الكتوررضاستادة



حشكلة الصراي بين الفلسف<mark>ة و الدين</mark>

من الغرزالي وأبن رشد الى المالط وسي والحواجد زاده



مُشَكِّدُ السِّرَاءِ بَيْنِ الْفَالْسِيْنِيْفِي الْسِيْنِ الْفَالْسِيْنِيْفِي الْسِيْنِ





تأليف الذّكتُورُ رضَا سعَسادة

دارُ الفِكر اللهُ ناند بتيروت



دَارُ الفِڪنر اللبْستَالِمِن

معدودنيش التناعشة - غيشاه فلوث بتثلث مَنْكَتْ ، Avolty-Prività مَنْكِتْ ، Priz أو Prività كَيْكِ ، Priz أو Privita كَيْكِ ، عَنْ 2000 طَاعِدُونِهِ ، سُرُونِكَ ، لِيُسَانَ

جيع الحقوق محفوظة الطيمة الأولى 1990

# المحتويات

| صفحة | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧    | 1 المقدمات: المقدمات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٩    | (أ) المقدمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 14   | (ب) التمهيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۱٥   | (ج) الملخل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| **   | 🕥 القسم الأول: الإلّهيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 40   | الباب الأوَّل: العالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| **   | ـــ الفصل الأول: قدم العالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 11   | - الفصل الثاني: أبدية العالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٧٢   | ــ الفصل الثالث: صدور العالم عن الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۸۳   | الباب الثاني: الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۸٥   | ــ الفصل الأول: الصفات الإلهية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1.4  | ـــ الفصل الثاني: معرفة الله للجزئيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 114  | <ul><li>القسم الثاني: الطبيعيات</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 171  | ـــ الفصل الأول: السببية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 177  | ــ الفصل الثاني: المعاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 124  | الخاتمة الخاتمة الخاتمة على المناتمة المناتم |
| 104  | 🗗 تقميش ما كتب عن الطوسي والخواجه زاده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 170  | ٠ الفهارس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 177  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 171  | (ب) فهرس الأعلام والفِرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 140  | (ج) فهرس تفصيلي لموضوعات الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

### لاثحة الرموز الواردة في الهوامش

ج : جزء.

د. ت. : دون تاریخ.

را : راجع.

ص : صفحة.

ق : ورقة.

قا : قابل، قارن.

لا : لاحظ.

م. ن. : المرجع نفسه.

م. ع. : المرجع عينه.



#### (1)

# المقدّمة

الصراع بين الفلسفة والدَّين ليس عاماً أو مطلقاً؛ فلا الفلسفات كلها رافضة أو ملحدة، ولا الدين اتخذ من الفلسفات كلها موقفاً سلبياً. ولقد كان يشتد الصراع بينهما أحياناً لدرجة إلغاء بعضهما البعض، فقامت فلسفات مادية أو ملحدة لا تعترف بالدين ولا بالإلهيات؛ كما ظهر متديَّنون وفرقٌ دينية كفَّرت الفلاسفة والعلماء، فلاحقتهم وأصدرت بحقهم أحكاماً بالموت.

إلا أنه، وفي أحيان أخرى كثيرة، تكاملت الفلسفة مع الدين، وتكامل معه العلم أيضاً، فكانت هناك فلسفات مؤمنة، جهدت في تركيز المعطيات الدينية على أسس العقل وقواعد المنطق، دفاعاً عن العقيدة وحفظاً للتعاليم. كما ارتفع بالمقابل صوت المتدينين أيضاً، عالياً، بالقول، أن لا دين لمن لا عقل له.

وليس من الضرورة في شيء، أن يتناقض الدين مع العلم بسبب تناقضه مع الفلسفة؛ ولا أن يتناقض مع الفلسفة في حال كونه متناقضاً مع الحتمية العلمية. بذلك نستنتج، أن تناقض الدين مع العلم، ليس عاماً أيضاً، ولا مطلقاً ب

إن أبرز أوجه تناقض الدين مع العلم، تظهر في عدم إقرار الدين بالحتمية العلمية، لأن من شأن ذلك الإقرار، نفي القدرة والإرادة وحرية الله المطلقة في الأفعال. فالحتمية العلمية تقضي باستحالة تحوَّل العصا إلى ثعبان، وباستحالة أن يوضع إنسان في النار فلا يحترق؛ لكن ذلك جائزٌ في حكم الأديان، والله قادر على فعل كل شيء، وإلا انتفت المعجزات ويطلت والخوارق.

وفي حين شدَّد البعض على الطلاق التام بين العلم والدين (١)، رأى البعض الأخر، أن اختلاف المجال العلمي عن مجال الإلهيات في الدين، لا يستدعي أي تناقض بينهما، إلا بمقدار ما تنحرف العلوم عن المسار الأخلاقي الذي تقره الأديان. لا بسل يمكن للعلم أن يتكامل مع الدين، عندما يكون في خدمة الإنسان ولرفع مستوى البشرية.

نذكر هنا، أن الكاتب الفرنسي موريس بوكاي، قد ذهب بعيداً، ولأكثر من عملية تبوقيق بين العلم والدين، فرأى في القسرآن تلميحات علميسة في جميع المجالات، لا سيما في علوم الفلك والطبيعة وجسم الإنسان(٢).

وإذا كان اختلاف المجال بين الدين والعلم، عاملًا مساعداً لعدم الاختلاف في التبنّي، أو التكامل؛ فإن وحدة المجال تقريباً بين الدين والفلسفة، كانت مدعاة لسوء التفاهم بينهما في أغلب الأحيان.

إن التعاليم السماوية، والدينية، تحكي قصة الخلق، وترسم علاقة الإنسان بربه، وبأخيه الإنسان، وعلاقته بالطبيعة. باختصار، إن موضوعاتها الإلهيات، والسطبيعيات والأخلاق؛ وهذه هي نفسها موضوعات المجسال الفلسفي. لكن الاختسلاف بينهما هو اختلاف منهجي. ففي حين يتمشل في التعاليم الدينية الأمر الإلهي، والطاعة تقوم فيها على الإيمان، قبل التعليل العقلي، الذي لا يُستبعد عند الضرورة؛ فإن الفلسفة تعتمد العقل طريقاً لبلوغ الحقيقة.

وفي محاولات التقريب بين الفلسفة والدين، قيـل: إن الفلسفة تصـل عن طريق العقل، إلى الحقائق نفسها التي يقولها الدين عن طريق الوحي.

طبعاً، هذا شأن الفلسفات المؤمنة، التي تقرُّ بوجود الخالق، وبصدور العالم عنه، وارتباط مصير هذا العالم به. وإن اختلفت هذه الفلسفات عموماً، مع الأديان عموماً، في هيكلية وتفاصيل علاقة الخالق بالمخلوقات؛ فإن هذا الاختلاف، ليس

 <sup>(</sup>١) كما يبيّن ذلك الدكتور صادق جلال العظم، في كتابه «نقد الفكر الديني».

<sup>(</sup>٢) راجع: موريس بوكاي، في كتابه: التوراة والإنجيل والقرآن والعلم الحديث.

بأشد من اختلاف الأديان، فيما بين بعضها البعض، في تعاليمها وفرائضها، وإن أجمعت كلها على التوحيد، وعلى مصير الإنسان.

إن فلاسفة كبار عبر التاريخ، أمثال أفلاطون، وديكارت، وكانط، وهيغل، قد جَهدوا في إقامة الدلائل والبراهين العقلية على وجود الله. والمتدينون أنفسهم، خاصة المبشرون منهم، يجهدون أنفسهم خلال مسعى التبشير والهداية، في إقامة الدليل المقنع على وجود الخالق ورعايته للبشر؛ حتى أن فِرقاً وجماعات قد اشتغلت بشكل دؤوب في التعليل العقلي لقضايا الإيمان، وفي إرساء التعاليم الدينية على أسس العقل وقواعد المنطق.

في الجانب الآخر، نرى فلسفات ملحدة قد نشات، تنفي وجود الخالق ولا تعترف بالأديان، فقال بعضهم إن المدين أفيون الشعوب، وأعلن زرادشت (على لسان نيتشيه) موت الرب، وجَهد بعض الوجوديين، وعلى رأسهم جان بول سارتر، في إقامة الدليل على عدم وجود الله!

نكتفي بهذا القدر من التلميحات العامة إلى مشكلة الصراع بين الفلسفة والدين، فإن موضوع كتابنا لا يتناول كل هذه الأمور، ومن مختلف الجوانب. فقد اكتفينا فيه بجانب من الصراع قام بين الفلاسفة العرب المسلمين من جهة، وبين المليين من أهل السنة من جهة أخرى، حيث وقينا الموضوع حقه بحثاً وتفصيلاً في جميع المسائل والقضايا موضوع الخلاف.

يبقى علينا أن نحدد، أن محور الصراع الفلسفي ــ الديني، على صعيد الفكر العربي الإسلامي، كان كتاب وتهافت الفلاسفة، لأبي حامد الغزالي، والمذي ردَّ عليه ابن رشد في كتابه وتهافت التهافت». فما هي موضوعات كتب والتهافت، وما هي آفاق ذلك الصراع؟



#### **(ب)**

#### التمهيد

قبل الخوض في أي بحث حول كتاب وتهافت الفلاسفة، الذي يجسّد مشكلة الصراع بين الفلسفة والدين، يجدر التذكير، أنه بالإضافة إلى كتاب وتهافت الفلاسفة، للغزالي، و وتهافت التهافت، لابن رشد، قد كتب في موضوع التهافت محققون آخرون.

فقد ذكر آغا بزرك في «الذريعة»، كتاب «تهافت الفلاسفة» للشيخ الإمام قطب الدين أبي الحسين، سعيد بن هبة الله بن الحسن الراوندي المتوفى سنة ٥٧٣هـ / ١١٧٧م. كما ذكر «تهافت الفلاسفة» للمحقق خواجه نصير الدين الطوسي المتوفى ١٢٧٣هـ / ١٢٧٤م، وقال إنه تعرض فيه للرد على الغزالي، ويُعَبَّر عنه بشرح تهافت الفلاسفة، وهو لم يطبع بعد(١). وذكر أيضاً كتاب «تهافت الفلاسفة» للخواجه زاده، مصطفى بن يوسف، المتوفى ١٨٩٣هـ / ١٤٧٨م.

لكنه ثبت لدينا حتى الآن، وجود كتابين باسم «تهافت الفلاسفة» بعد «تهافت» الغزالي، هما: «تهافت الفلاسفة» أو «الذخيرة في المحاكمة بين الغزالي والحكماء»، لعلاء الدين الطوسي، و «تهافت الفلاسفة» للخواجه زاده. وقد تم تأليف الكتابين في الربع الأخير من القرن التاسع الهجري، بأمر من السلطان محمد بن مراد خان فاتح القسطنطينية. ومما يذكر، أن الخواجه زاده قد ألف كتابه

<sup>(</sup>١) بعد التدقيق في هذه المسألة، تبين عدم وجود كتاب باسم وتهافت الفلاسفة النصير الدين. وثبت كتاب وتهافت الفلاسفة أو والذخيرة المسلاء الدين الطوسي. وحول التحقق من هذه المسألة، يمكن الرجوع إلى كتابنا الأول: الطوسي، اللخيرة، الفصل الثاني.

في أربعة أشهر، بينما فرغ الطوسي من تأليفه بعد ستة أشهر.

أما تهافت علي الطوسي، المسمى بالذخر، أو الذخيرة، فقد أتممنا تحقيقه وتحليله في كتابين (١). وموضوعه المحاكمة بين الغزالي والفلاسفة. وهو أقرب لكونه شرحاً لتهافت الغزالي، وليس محاكمة بين الغزالي وابن رشد كما يقول بروكلمان (٢)، لأنه لم يأت فيه على ذكر ابن رشد. ويعتبر تحقيق كتاب الذخيرة ونشره، بمثابة الكشف عن شخصية جديدة من المحققين، هو علاء الدين علي السطوسي، الذي لم يتناوله أحد بدراسة من ذي قبل. كما أن مؤلفات السطوسي الأخرى (٢) لم تحقق بعد.

وأما تهافت الخنواجه زاده، فـوضعه كتهـافت الطوسي تمـاماً، فهـو لم يحقق بعد، وإن كان قد طبع بشكل بدائي بهامش تهافتي الغـزالي وابن رشد<sup>(٤)</sup>. كمـا أن أحداً لم يتناول الخواجة زاده، أو تهافته، بدراسة مفصلة من قبل.

وبسبب التسلازم التساريخي، والسظرفي، بين شخصيتي الخسواجسه زاده وعلاء الدين السطوسي، اللذين عاشا معاً في ظل السلطان محمد الفاتح وألفا تهافتيهما بأمر منه، فقد وجب أن نتناول تهافت الخواجه أيضاً بالدراسة والتحليل. وقد وضعنا شيئاً من مضمونه في النقطة الرابعة من كل فصل من فصول هذه الدراسة (التقويم)، حيث تمت مقارنته بساقي كتب التهافت. لكن ذلك لم يكن مضالاً كما هي الحال مم الطوسي، نظراً لضيق الوقت وحجم الدراسة. وقد تم

 <sup>(</sup>١) الكتاب الأول: «تهافت الفلاسفة، أو اللذخيرة في المحاكمة بين الفلاسفة والغنزالي»،
 لعلاء الدين الطوسي. (تحقيق وتقديم الدكتور رضا سعادة)، دار الفكر اللبناني ــ بيسروت
 ١٩٩٠.

الكتاب الثاني: «مشكلة الصراع بين الفلسفة والدين». وهو موضوع هذا البحث.

Brockelman. G. A. L. (Brill, 1942) SII, 279 (1)

<sup>(</sup>٣) عن هذه المؤلفات را! الطوسي، اللخيرة، الفصل الأول.

<sup>(</sup>٤) طبع على نفقة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، دون تاريخ.

بقدر الوسع استخلاص زبدة أفكاره، ووضع لمحة عن سيرته في نهاية الكتباب(١)، على أمل العودة إليه مستقبلاً إذا لم يحل شيء دون ذلك.

يبقى أن نؤكد، أن هذه الدراسة قد تناولت بشكل أساسي المولى علاء السدين الطوسى، لإظهار منزلته بين أقرانه، ممن كتب في موضوع التهافت.

وهي عبارة عن محاكمة بين كتب التهافت الأربعة، التي للغزالي والطوسي والمخواجه زاده وابن رشد. وذلك باعتبار الغزالي الأصل الذي تفرع عنه الطوسي والخواجه زاده. وباعتبار ابن رشد الممشل الفعلي للفكر الفلسفي الإسلامي، ذي الجدور اليونانية، والأرسطية بشكل خاص.

ويذلك عملنا على إبراز شخصية جديدة لها منزلتها في الفكر الإسلامي. إنه المسولى علاء الدين على الطوسي (٢)، الذي تميز في تهافته، بالإضافة لقناعاته العقدية وتسوجهه الكلامي، بأسلوبه المنطقي الدقيق وبطول باعه في الجدل والمباحثة.



<sup>(</sup>١) تقميش ما كتب عن الخواجه زاده، ص ١٦٠.

 <sup>(</sup>۲) للتعريف بعلاء الدين الطوسي، تم تقميش كل ما كتب عنه، ووضعه في النقطة السادسة من محتويات الكتاب. را: ص ١٥٥.

# (ج) المدخـل

#### ١ -- الصراع بين الدين والفلسفة:

العرب في جاهليتهم لم يشتغلوا بعلوم الفلسفة، رغم ازدهارها في بلاد اليونان. ولم يظهر التفكير الفلسفي عندهم إلا بعد ظهور الإسلام، فبرزت معه أهمية العقل والتفكير، ونشأ علم الكلام للدفاع عن العقيدة بعد التسليم بها. ثم توطدت أركان الفلسفة بعد ترجمة الكتب، ونقل الفكر اليوناني إلى العربية(١).

أما أهل السنّة، فقد وقفوا من الفلسفة موقفاً سلبياً، وتمسّكوا بنظاهر النص والإجماع. بيما ظهرت فرق أخرى تتمسك بالعقل وتحتكم إليه. واحتدم الصسراع بين نزعتين، الدينيّة والعقليّة، تتمثّل الأولى بالأشاعرة، والثانية بالمعتزلة والفلاسفة المسلمين، إلى أن بلغ ذروته مع الغزالي وابن رشد، في المشادّة الفكريّة بينهما في كتابى «تهافت الفلاسفة» و «تهافت التهافت».

هذه المشادَّة لم تكن الحلقة الأخيرة في الصراع الدائر بين الفلسفة والدين (٢)، مع كونها الحلقة الكبرى. فلقد تبعها حلقات كثيرة أخرى تمثَّلت في

Henri corbin. Histoire De La philosophie Islamique (Gallimard, Paris, - 1 :) (1) 1964. P 30.

ل. غردیه، وج. قنواتي: فلسفة الفكر الدیني، تعریب الأب الدكتبور فریسد جبر والشیخ الدكتور صبحي الصالح (بیروت، ۱۹۲۷) ص ٦٤، ٧٥.

 <sup>(</sup>٢) يقول ماجد فخري في تصديره لكتاب وتهافت الفلاسفة، إن هذه المشادة كانت الحلقة الأخيرة في الصراع. را: الغزالي، تهافت الفلاسفة، تحقيق الأب بويسج (المسطبعة الكاثوليكية، بيروت، ١٩٦٢)، ص ٨.

الشروحات والهنوامش والردود التي تناولت بشكل جزئي موضوعات والتهافت، والتي تنوجد في كتب كثير من المحققين والشرّاح المتأخرين، أمشال فخر الندين الرازي، ونصير الدين الطوسي، وصاحب والمحاكمات، وجلال الندين الدواني، والسيد الشريف وغيرهم(١).

وفي نهاية القرن التاسع الهجري (الخامس عشر الميلادي)، كتب كل من الخواجه زاده (٢) (ت ٨٩٣هـ / ١٤٨٧م) والمولى علاء الدين الطوسي «تهافتاً». وذلك بأمر من السلطان محمد بن مراد خان (٣) (ت ١٤٨١م) فاتح القسطنطينية.

هذان «التهافتان» لا يختلفان كثيراً عن «تهافت» الغزالي. فصاحباهما ينتميان جهاراً إلى طائفة المتكلمين، الذين يصفهم الخواجه زاده في مقدمة «تهافته» بد «عظماء الملّة وعلماء الامة» (ألا ي أو تعرضوا لكل ما زلّت فيه أقدام الفلاسفة، مما خالف الشرع أو لم يخالف. وقد أشاد بالغزالي خاصة، الذي من بينهم «ابتدع طريقة غراء، واخترع رسالة عذراء، في إبطال أقاويل الحكماء» (أله، ثم بين غرضه من تأليف كتابه، فقال: «فنريد أن نحكي في هذه الرسالة من قواعدهم (ألا اللطبيعية والإلهية، ما أورده الإمام حجة الإسلام. . . ثم نبطلها إرغاماً للمتفلسفة المبطلين، وإعظاماً لأهل الحق واليقين، وانتقاماً من الذين أجرموا، وكان حقاً علينا نصر المؤمنين، (٧).

عن هؤلاء، را: الطوسي، الذخيرة، فهرس الأعلام والفرق.

 <sup>(</sup>۲) مصلح الدين مصطفى بن يموسف البروسوي. را: تقميش ما كتب عن الخواجه زاده،
 ص ۱٦٠.

<sup>(</sup>٣) أبو الفتح محمد بن مراد. عنه را: الطوسي، الذخيرة، فهرس الأعلام والفرق.

 <sup>(</sup>٤) الخواجه زاده، تهافت الفلاسفة (بهامش تهافت الغزالي، مطبعة مصطفى البابي الحلبي،
 القاهرة، د. ت.)، المقلمة، ص٣.

<sup>(</sup>a) المرجع نفسه، ص ٤.

<sup>(</sup>٦) قواعد الفلاسفة.

<sup>(</sup>٧) م. ن. ص ٧.

أما المولى علاء الدين العلوسي، فإنه لم يبلغ هذا الحد من التعصّب، صحيح أنه أشاد بالغزالي، «الإمام الهمّام، قلوة الأثمة العظام، مرشد طوائف الأنامه(١)، وصحيح أنه لم يخرج من حيرته وتردّده إلا بعدما أبر «بلسان الإلهام»(٢) أن يتبع النص القاطع، وأن الدلائل والمطالب النقلية لأرباب الملّة لا مجال للقدح فيها والخروج عنها، لأنها «شدّد أركانها، وشيدّ بنيانها، بقواطع المعجزات وسواطع البيّنات»(٦)، لكنه شرط على نفسه أن لا يثبت في كتابه إلا ما ثبت عنده «بالقطع أنه الحق والصواب»، وأن لا يميل عن جادة الإنصاف، ولا يجيب «داعي التعصّب» إن دعاه «إلى الجور والاعتساف»(٤).

وفي معرض حديثه عن الفلاسفة يصفهم بالأذكياء الأجلاء، الذين أوتوا من عند العزيز الحكيم فضل ذكاء وفطنة». وقد أنصف منهم من قبال إنه لا سبيل في الإلهيبات إلى اليقين، و «نقل هنذا عن فاضلهم أرسطو». أما من حسن ظنه بهم حتى برّاهم عن كل زلل، فهذا وإفراط لا يليق بشأنهم، بيل بشأن الأنبياء... وهم وإن كانوا أذكياء أجلاء، فمن غيرهم أيضاً رجاله(٥٠).

هذا موقف للطوسي من الفلاسفة معتدل نسبياً، ولا زيف فيه، على الأقل نسبة إلى الخواجه زاده، الذي انتقد الغزالي فعلاً في مواضع كثيرة من كتابه، في حين أنه ذكر في مقدمته أنه سيشير فقط إلى ما وقع منه من سهو القلم: «وذلك والعياذ بالله ليس ازدراء به بإبراز هفواته، وإني معترف بأني مغترف من فضالته. . . وما أحمل ذلك إلاً على الغلط من الناسخ لا الراسخ . . . (١٦).

<sup>(</sup>١) الطوسي الذخيرة، ق (٢ ـــ ب).

<sup>(</sup>Y) المرجع نفسه، ق (Y ــ 1).

<sup>(</sup>٣) م. ن، المقدمة ق (٣ ـ ب).

<sup>(</sup>٤) الورقة نفسها.

<sup>(</sup>٥) م. ن.، المقدمة، ق (٥ ـــ أ).

<sup>(</sup>٦) الخواجه زاده، تهافت الفلاسفة، المقدمة.

#### ٢ ــ الأمر بتأليف الكتابين:

عاش علاء الدين الطوسي والخواجه زاده في كنف السلطان مراد خان، ثم ابنه السلطان محمد بن مراد، في ظل ظروف سياسية واجتماعية واحدة. وعهد إليهما بالتدريس في مدارس القسطنطينية، فبلغا مكانة رفيعة، حتى أن السلطان تفسه كان يحضر مجلسيهما ويدرس عندهما. وقد أمرهما السلطان محمد بن مراد أن ينظرا في «تهافت» الغزالي، ويؤلف كل واحد رسالة على مثاله. فشرع كل منهما بتأليف «تهافت» إثر حيرة وضياع.

قال الخواجه زاده: «ثم إني أمرت من جناب من تجب طاعته... بأن أملي كتاباً» على مثالها(١)، وأنسج ديباجاً على منوالها... فبادرت مع قلة البضاعة وقصور الباع في الصناعة، وتوزع البال وتشتّ الحال، وتراكم الأشغال،(٢). وتخلّل هذا التصريح مديح بالغ للسلطان، يقول فيه: «فالسكوت عن مَدْحِهِ مَدْحُهُ، والإقرار بالعجز عن وَصْفِهِ وَصْفُهُ،(٣).

أما الطوسي فكان أشد حيرة وتردداً. وحاله هذه تعكس صعوبة الموضوع والتخوف من الخوض في الإلهيات من جهة، كما تعكس حالة الإرهاب والتسلط الذي كان يعيش في ظله من جهة أخرى؛ شأنه في ذلك شأن جميع فقهاء السلاطين. قال في مقدمة والذخيرة وإذ الأمور الإلهية عويصات تتأبى أن تستقل بإدراكها عقول البشر. ولما شرَّفني الله بخدمة العلماء، ويسَّر لي الاطلاع على بعض حقائق كلام الأذكياء . . كان برهة من الزمان يتلجلج في صدري، ويتخالج في قلبي، أن أكتب في المسائل الإلهية . وكنت أبقى محروماً عن هذا المرام، إلى أن أشار إليَّ مولانا ومولى الثقلين . . أن أنظر في الرسالة المسماة بتهافت الفلاسفة ، التي ألفها الإمام الغزالي . . . وأكتب على أسلوبه . . فشرعت مع وهن البنى وضعف القوى، وتوزَّع البال وتشتَّت الحال، لأسباب لا أبوح إلاً بواحد منها:

<sup>(</sup>١) مثال رسالة الغزالي وتهافت الفلاسفة».

<sup>(</sup>٢) الخواجه زاده، تهافت الفلاسفة.

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع.

هو أني كنت إذ ذاك متجاوزاً منتصف العشر التي هي معترك المنايا. . . ه(١).

إذن، بالإضافة إلى شيخوخته، لا يستبعد أن يكون خضوعه المرغم للسلطنة، واضطراره للتنزلف للسلطان، من هذه الأسباب التي لا يبوح بها. لقد قال في مديحه: «سلطان سلاطين العالم... خليفة الرَّحمن، صاحب الزمان... أيّد الله تعالى لواء خلافته معقوداً بالسعود، وربط أطناب خيام سلطنته بأوتاد الخلود... ومثل هذا الدعاء عند الملك المعبود غير مردوده(۱). أما الخواجه زاده فقد مدح ولم يتذمّر، ولربما كان أقرب إلى السلطان من الطوسي، وأكثر حظوة منه برضاه. ولا ربعد أن يكون قد حصل بين الخواجه والطوسي تنافس في حقلي العلم والسياسة، فاعتزل الأخير السياسة السياسة السياسة السلطان.

وهذا ما يفسر ترك الطوسي لبلاد الروم، وعودته إلى تبرين في بلاد العجم، بعد الفراغ من تأليف كتاب والذخيرة، إذ فضلوا كتاب الخواجه زاده على كتابه، فزاد السلطان في عطاء الخواجه وميّزه. لكن من يقرأ الكتابين لا يجد مبرراً لتفضيل الخواجه زاده، هذا إذا لم يلزم العكس.

#### ٣ ... مقارنة شكلية مع الغزالي:

الموضوعات نفسها التي طرحها الغزالي في «تهافت الفلاسفة»، بحثها الطوسي والخواجه زاده في «تهافتهما»، إنما بزيادة تفصيل أحياناً، واختلاف في السطريقة أحياناً أخرى، إضافة للاستشهادات بأعمال المحققين ممن جاء بعد الغزالي.

قسم الخواجه زاده كتابه إلى اثنين وعشرين فصلاً، بالإضافة لمقدمة بدايتها: توجهنا إلى جنابك، وقصدنا نحو بابك يا واجب الموجود. . . (٤)؛ وخاتمة تابعة

<sup>(</sup>١) الطوسى، الذخيرة، ق (٣ ــ أ).

<sup>(</sup>٢) الطوسى، الذخيرة، ق (٢ ــ ب).

<sup>(</sup>٣) م. ن. الفصل الأول.

<sup>(</sup>٤) الخواجه زاده، تهاقت الفلاسفة.

للفصل الثاني والعشرين، هي دعاء إلى الله وتضرع، دون أي إشارة لتكفيسر الفلاسفة، أو لتصنيف مفاهيمهم بين الحق والباطل كما فعل الطوسي. فالخواجم زاده قد زاد فصلين على المسائل العشرين التي أوردها الغزالي، هما: الفصل الأول دفي إبطال قولهم العبدأ الأول موجب بالذات (١٠) لا فاعل مختار، والفصل الثاني دفي إبطال قولهم الواحد الحقيقي لا يكون فاعلا وقابلاً لشيء واحد (١٠). وبدلاً من المسألة الثالثة في بيان تلبيس الفلاسفة في أن الله صانع العالم، أورد الخواجه زاده فصلاً دفي إبطال قولهم الواحد الحقيقي لا يصدر عنه إلا الواحد (١٠). وليس في مضمون هذه المفصول شيء جديد، بل كل ما فيها وارد عند الغزالي في سياق المسائل الأخرى. ولن يرد في التحليل دراسة موسعة أو معمقة لـ «تهافت» الخواجه زاده، إنما سيتم الاطلاع على أهم آرائه في معرض تقويم الطوسي والمقارنة معه.

وسمّى الطوسي «تهافته» به «الذخر»، وقسمه إلى عشرين مبحثاً كالغزالي. قسال بعد أن فرغ من تأليفه: «فسموت به فخراً وسمّيته ذخراً، ورتّب مقصوده كالأصل على عشرين مبحثاً، مورداً فيها المسائل الموردة ثمّة (٤)، من تغيير في أصولها إلا يسيراً. لكن جعلت بين سوق الكلام في الإثبات والرد، هنا وثمة، بونا بعيداً وفرقاً كثيراً» في فيكون بذلك قد وصف طريقته في البحث أيضاً.

وثمة اختلاف عن الغزالي لم يذكره الطوسي في مقدمته، إنه المبحث العاشر، «الكلام في حقيقة العلم» (٢)، الذي أورده بدل المسألة العاشرة من تهافت الغزالي، «في تعجيزهم عن إقامة الدليل على أن للعالم صانعاً وعلة» (٧). وقد بسرًا

<sup>(</sup>١) الخواجه زاده، تهافت الفلاسفة، ص ٨.

<sup>(</sup>٢) م. ن. ج ٢، ص ٢.

<sup>(</sup>٣) م. ن. ص ٥٤.

<sup>(</sup>٤) في دتهافت؛ الغزالي.

 <sup>(</sup>٥) الطوسي، الذخيرة، ق (٣ ـ ب).

<sup>(</sup>٦) الطوسي، الذخيرة، ق (٦٧ ـ ب).

<sup>(</sup>٧) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ١٥٤.

الطوسي هذا الاستبدال، بعدم وجود فرق كثير بين مسألتي وإن للعالم صانعاً» و «الاستدلال على وجود الصانع». ولمّا كانت إحدى المسألتين «مغنية عن الأخرى»، فقد ترك هذه المسألة وأورد بدلها «ما هو أساس للمباحث الآتية، وهو بيان حقيقة العلم»(۱).

ولعل أهم مسألة يجب التوقف عندها، هي تجاهل علاء الدين الطوسي والخواجه زاده لابن رشد. فإنهما لم يذكرا اسمه، ولا أشارا ولتهافته من قريب أو بعيد. ولا يعقل أن لا يكونا على معرفة به، فيبقى هناك احتمالان: إما أن كتبه بقيت ممنوعة من التداول فلم تصلهما، بعد ردة الفعل الدينية ضد الفلسفة (۲)، أو أنهما رغم الاطلاع عليه تجاهلاه، أو كانا ملزمين بذلك بسبب ردة الفعل نفسها. وإن لم يعرفاه فذلك أسوأ الاحتمالات. وسيتم خلال المقارنة والتقويم، البحث عن نقاط التلاقي مع ابن رشد، والإشارة إليها أذا وجدت.

#### ٤ ــ منهجية التحليل:

تبيّن فيما سبق، أن السلطان قد أمر بالنظر في رسالة الغزالي، والكتابة على منوالها. وفي هذا الأمر إلزام لم يتجاوزه أي من المؤلفين، فتقيّدا بمنهجية الغزالي إلى حد بعيد.

يقول الطوسي في مقدمة الذخيرة: «فوافقت طريقة الإمام المرشد في الأصل، لكن لا بطريق التقليد، بل بمقتضى التحقيق البحت، أو بما هو شسريطة المناظرة والبحث. فإن التقليد في أمثال هذا من نزالة الجدّ وسفالة البخت»(٣).

<sup>(</sup>١) الطوسي، الذخيرة، ق (١٨ ــ أ).

 <sup>(</sup>۲) عن هذه الردة، را: ۱ ــ عبد الواحد المراكثي، المعجب في تلخيص أعبار المغرب
 (۱) عن هذه الردة، ۱ ـ ۱ ـ عبد الواحد المراكثي، المعجب في تلخيص أعبار المغرب

٢ - جميل صليبا، الدراسات الفلسفية، ج ١ (دمشق، ١٩٦٤)،
 ص ١٩٧٠.

<sup>(</sup>٣) الطوسي، الذخيرة، ق (٣ ــ أ).

لذلك وجب اعتبار الغزالي أساساً. وتمَّ انطلاقاً من ذلك:

١ ــ اختصار أدلَّة الغزالي التي أوردها عن الفلاسفة في كتاب «تهافت الفلاسفة»، وتلخيص اعتراضاته عليهم، ووضع ذلك في مطلع الفصل تسهيلًا للمقارنة.

٢ ـــ تلخيص حجج الطوسي واعتراضاته، تلخيصاً بمثابة الشرح والإيضاح،
 وإدراجها تحت أدلة الغزالي ليسهل التمييز بينهما.

" س تقويم حجج العطوسي وتحقيقاته بالمقارنة مع الخواجه زاده، عنىد الحاجة وتبعاً للأهمية، وبالاستناد إلى ردود ابن رشد على الغزالي في كتاب وتهافت التهافت، وذلك باعتبار ابن رشد أفضل من شرح أرسطو، وفهمه بشكل موضوعي بين الفلاسفة المسلمين(١).

أما موضوعات البحث فهي بشكل رئيسي القضايا الثلاث الكبرى التي كفر الغزائي فيها الفلاسفة: قدم العالم، ومعرفة الله للجزئيات المتغيرة، والمعاد. ولن تهمل القضايا الأخرى، إنما ستبحث تبعاً لأهميتها دون تكرار وتفصيل، كمسألتي الصفات والسببيّة.



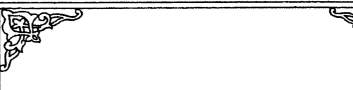
<sup>(</sup>١) حول أهمية ابن رشد كشارح لأرسطو، را:

Corbin (Henri), Histoire De La philosophie Islamique (gallimard, Paris 1964), \_\_ \P 335, 339.

٢ - ماجد فخري، ابن رشد فيلسوف قرطبة (المطبعة الكاثوليكية، بيروت ١٩٦٠)،
 ص ١٧.

٣ ـ بروكلمان، تاريخ الشعوب الإسلامية (بيروت، ١٩٦٥)، ص ٣٢٨.

٤ ــ ابن رشد، تلخيص ما بعد الطبيعة، تحقيق عثمان أمين (القاهرة، ١٩٥٨)، ص ١.







# القسم الأول: الإلهيات

الباب الأول : العالم.
 الباب الثاني : الله.



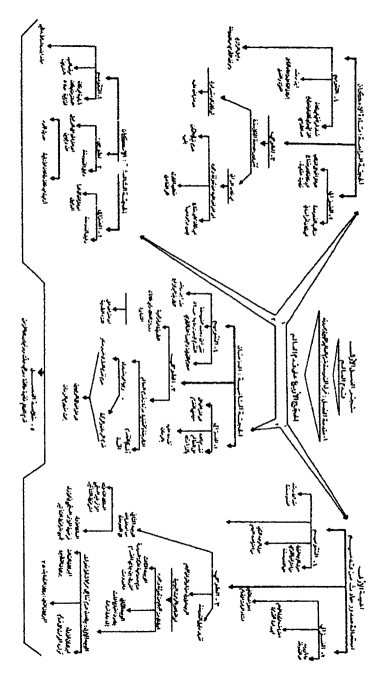


الباب الأول السعسالسم

• الفصل الأول : قسدم العالم.

• الفصل الثاني : أبدية العالم.

• الفصل الثالث: صدور العالم.



# الفصل الأول قسدم السعساكم

#### ١ ـ مقدمة:

ذكر الغزالي للفلاسفة أربعة أدلَّة على قدم العالم، واعتبرها من أهم أدلَّتهم التي لو ذكرت لسوَّدت أوراقاً. وقد حذف من هذه الأدلة «ما يجري مجرى التحكُم أو التخيُّل»، واقتصر «على ما له وقع في النفس»(١).

وقال الطوسي: إنَّ الذي ثبت عن الفلاسفة، ووتفرَّر حكمهم به، قدم العالم» (٢). وقد ذكر تقريباً الأدلة نفسها الواردة عند الغزالي، ثم ردَّ عليها وفصَّل الكلام فيها، «لغاية تمييز الحق عن الباطل في ذلك» (٢). وسمّاها «الحجج الأربع».

والطوسي شأنه شأن الغزالي، وغيره من المليين وأهل السنّة، يقبول بحدوث العالم لا بقدمه، أي بوجوده بعد عدمه. وتصريحه بذلك سبق استدلاله عليه، حيث قبال في بداية كتاب «الذخيرة»: «سبحانك اللهم يبا متفرداً بالأزلية والقدم، ويا مفيض الكون على العالم من بعد اتسامه بسمة العدم...»(3).

<sup>(</sup>١) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ٤٨.

 <sup>(</sup>٢) الطوسي، الذخيرة، ق (٦ ـ ب). أما أفلاطون، فقال بأزلية العالم وبالإحداث الذاتي لا الزماني.

Platon, timée (par E. Chambry, Paris 1969) P 417. : 1)

<sup>(</sup>٣) الطوسي، اللخيرة، ق (٦ ـ ب).

<sup>(</sup>٤) نفسه، ق (۱ ـ ب).

أما تفصيل كلامه في الرد على حجيج الفلاسفة الأربع، فقد جاء مختلفاً فعلاً عن الغزالي. فمن حيث الشكل، لم يورد البراهين نفسها، ولا الأمثلة نفسها، وكان أكثر تفصيلاً. ومن حيث الموقف من الفلاسفة لم يكن هدف هدم مذهبهم كما صرَّح بذلك الغزالي(١)، بل شرط على نفسه عدم التحيَّز حيث قال:

«وشرطت على نفسي... أن لا أثبت في هذا الكتاب، إلا ما ثبت عندي بالقطع أنه الحق والصواب... وأن لا أجيب داعي التعصُّب إن دعاني إلى الجور والاعتساف، وأن لا أميل بشيء من المقتضيات عن جادة الإنصاف $^{(Y)}$ .

أما مقدار التزامه بهذا الشرط، فهمو رهن بما سيكشفه التحليل، أثناء عرض الحجج الأربع، ودراستها كل حجة على خلة:



<sup>(</sup>١) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ٨٠.

<sup>(</sup>٢) الطوسي، الذخيرة، المقدمة ق (٣ ــ ب).

# الحجة الأولى أو الدليل الأول على قدم العالم: استحالة صدور حادث من قديم

# ٢ ــ الغيزالي(١):

قالت الفلاسفة باستحالة صدور حادث من قديم. لأنه لو فرض القديم، الذي هو الباري تعالى، ولم يصدر عنه العالم مثلاً، لكان ذلك لعدم وجود مرجّع يُرجّع وجوده، لأن وجوده ممكن إمكاناً صرفاً. فإن حدث العالم بعد ذلك حصل السؤال: لماذا تجدّد المرجع؟ ومن الذي أحدثه؟ ولِم حدث الآن وليس من قبل؟ هل لعجز القديم عن إحداثه قبل حدوثه؟ أم لتجدّد غرض؟ أم لوجود آلة كانت مفقودة؟ أم لأنه لم يكن مريداً لوجوده ثم حدثت الإرادة، فافتقرت إلى إرادة أخرى؟ وهكذا يتسلسل إلى غير النهاية. فصدور الحادث من القديم من غير تغيّر فيه محال. وتقدير تغيّر حال القديم محال. فثبت قدم العالم لا محالة.

#### والاعتراض على هذا الدليل من وجهين:

- الأول: إن حدوث العالم في الوقت الذي حدث فيه حصل بإرادة قديمة، من شأنها تمييز الشيء عن مثله. وقدم العالم مرفوض، لأن قدمه يؤدي لإثبات دورات لا متناهية للفلك، مع أن لهذه الدورات سدساً وربعاً وثلثاً(٢).
- الثاني: لا بد من تجويز صدور حادث من قديم، لأن في العالم حوادث لا يمكن إنكارها. فإن استندت هذه الحوادث إلى الحوادث إلى غير نهاية يستغنى

<sup>(</sup>١) را: الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ٤٨ ـــ ٦٥. والاقتصاد في الاعتقاد، ص ٨٦ ــ

<sup>(</sup>٢) الغزالي، الاقتصاد في الاعتقاد (دار الأمانة، بيرت، ١٩٦٩) ص ٩٠.

عن الصانع، وهو محال. فـوجب استناد الحـوادث إلى طرف ينتهى إليـه تسلسلها، وهو القديم.

وقد رفض الغزالي صدور الحادث عن القديم بواسطة الحركة الدوريَّة، الثابتة المتجددة، التي هي أول الحوادث.

#### ٣ \_ الطوسى (١):

الحجة الأولى هي أقوى الحجمج. وتلخص بأن العالم ممكن موجمود بالاتفاق. وكل ممكن فله مؤثر، ومؤثر العالم قديم لاستحالة التسلسل. وهذا المؤثر القديم لا يخلو:

ــ إما أن يستجمع في الأزل جميع ما يتوقف عليه تأثيره فيه، فيلزم تأثيره فيه في الأزل، وإلا لزم تخلف المعلول عن علته التامة. فيكون العالم قديماً.

وإما أن لا يكون مستجمعاً في الأزل جميع ما يتوقف عليه تأثيره فيه،
 فيتوقف تأثيره على شرط حادث.

وهـذا الشرط الحـادث محتاج إلى مؤثر قديم. فإن كان مؤثره مستجمعاً في الأزل جميع ما يتوقف عليه تأثيره فيه لزم قدم الحادث وهو محال. وإن لم يستجمع ذلك في الأزل، حصل التسلسل المحال أيضاً.

فبقي أن يكون مؤثر العالم مستجمعاً في الأزل جميع شرائط التأثير فيه، وإن كان ذلك خلاف المفروض، ولكنه يستلزم المطلوب، أي قدم العالم.

والحاصل، أن القديم إما أن لا يكون له أثر.

أو يكون أثره قديماً.

وحين كان العالم أثر القديم، لزم أن يكون العالم قديماً.

 <sup>(</sup>١) را: الطوسي الذخيرة، ق (٦ ـ ب) ـ (١٨ ـ أ).

# والاعتراض على هذه الحجة من وجهين: ١ ــ الوجه الأول:

وهو الاعتراض بالحوادث اليومية، وكيفية صدورها من القديم. فقد ذهب الفلاسفة إلى أن صدور الحادث من القديم يتم بواسطة حوادث مستندة سلسلتها إلى حركة سرمدية. بأن يكون لكل حادث مادة قديمة، ويتوارد على تلك المادة بواسطة الحركة السرمدية للفلك، استعدادات لوجود هذا الحادث. وهذه الحركة السرمدية غير متناهية من جانب المبدأ، وهي حركة ذات جهتين: جهة الاستمرار، التي منها جاز صدورها عن القديم، وجهة التجدد، التي منها صارت واسطة في صدور الحادث عن القديم. فهي حركة مستمرة (١) ومتجددة.

وقد أبطل الطوسي مذهب الفلاسفة هذا من ثلاثة وجوه:

• الوجه الأول: تناقض القول بورود استعدادات حادثة غير متناهبة على مادة قديمة. إذ القديم ما ليس مسبوقاً بالعدم. والحادث ما هو مسبوق به. فالقديم يكون سابقاً على كل واحد مما يصدق عليه الحادث. فإذا اعتبرت حوادث غير متناهبة، تواردت على القديم، فأصبح مقارناً مع بعضها، فلا يكون سابقاً على كل فرد منها، والمفروض أن يكون سابقاً على كل فرد. فالمنافاة بديهية إذن بين مقارنة القديم مع بعض الأفراد، وبين سبقه على كل فرد. فقول الفلاسفة بعدم تناهي حركات الأفلاك باطل.

وأورد في بطلان عدم تناهي حركات الأفلاك ثلاثة براهين:

\* البرهان الأول: ما سبق ذكره، من أن توارد الحوادث المتعاقبة غيسر المتناهية على قديم، يعني عدم سبق القديم على كل فرد منها.

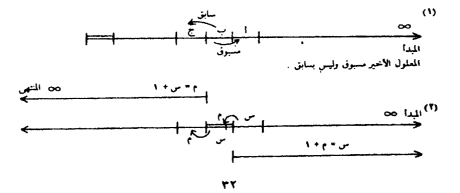
<sup>(</sup>١) ورد عنـــد الغزالي: وثـــابتة ومتجــددة، بدل ومستمــرة ومتجــددة، وذلــك خـطأ لأن الحــركــة لا يمكن أن تكون ثابتة.

را: الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ٦٤.

 البرهان الثاني: برهان التضايف. وهنو مخصوص بـإبطال عـدم أمور بينهـا ترتّب. وتقريره ما يلي:

الترتب بين شيئين، معناه أن يكون أحدهما سابقاً، والآخر مسبوقاً. فالسابقية والمسبوقية متضايفتان. فلو ترتبت أمور إلى غير النهاية من جانب المبدأ مثلاً، لكان المعلول الأخير في السلسلة مسبوقاً فقط. والمفروض في كل جزء من السلسلة أن يكون سابقاً ومسبوقاً، يعني أن يتحقق فيه المتضايفان. وهنا تعينت مسبوقية المعلول الأخير دون مضايفها(١).

ولو اعترض بأن ذلك يتم إذا كانت السلسلة منقطعة من جانب المنتهى، يجاب بأنه يتم أيضاً في السلسلة غير المنقطعة من الطرفين. إذ أي جزء يفرض من أجزائها، فالسابقية والمسبوقية فيه ليستا متضايفتين. لأنه يجب أن يكون فيما قبله، عدد السابقيات أزيد بواحد من عدد المسبوقيات، ليكون ذلك الواحد مضايفاً للمسبوقية التي فيه. كذلك يجب أن يكون فيما بعده، عدد المسبوقيات أزيد بواحد من عدد السابقيات، ليكون ذلك الواحد مضايفاً للسابقية التي فيه. لكن ذلك إنما يكون بانتهاء السلسلة من الجانبين(٢). وبطلان مدعى الفلاسفة يكون باستلزامه لضرورتين متنافيتين، هما أن عدد السابقيات والمسبوقيات متساو في السلسلة فيما قبل الجزء المأخوذ، وهو يبقى متساوياً أيضاً مع المسبوقية التي في الجزء المأخوذ.



البرهان الثالث: برهان التطبيق. وهو أعم من برهان النُّضايف، لدلالته على بطلان وجود أمور غير متناهية مطلقاً.

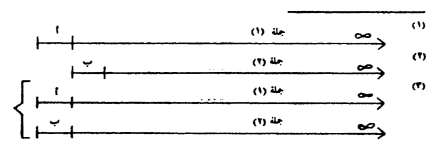
تقرير البرهان، أنه لو تحققت أسور غير متناهية، نفرض من واحد منها إلى غير النهاية جملة أخرى إن كان عدم غير النهاية جملة أخرى إن كان عدم التناهي في جانب المبدأ. أو مما بعده إلى غير النهاية جملة أخرى إن كان عدم التناهي في جانب المنتهى (٢). ثم نطبق الجملتين، بأن نجعل مبدأيهما المقروضين متوازيين (٢). فينتج عن هذا التطبيق أحد احتمالين:

ـــ إما أن يقع بإزاء كل جزء من الناقصة جزء من الزائدة، فتكون الناقصة في الأجزاء مساوية للزائدة فيها. وامتناعه بيّن.

- وإما أن يكون في الزائدة، التي مبدؤها منطبق على مبدأ الناقصة، جئرة ليس في الناقصة، فتنقطع الناقصة من الجانب الذي فرضت فيه غير متناهية. والزائدة حينته تزيد على الناقصة بمتناه، هو مقدار ما بين مبدأيهما. والزائد على المتناهي بقدر متناه متناه أيضاً، فيلزم من ذلك تناهي الزائدة في الجانب الذي فرضت غير متناهية قيه. وفي هذا بطلان لفرضية عدم التناهي.

أما نقض برهمان التطبيق كمما أورده الطوسي، فيتم بسوجهين: إجمالي وتفصيلي.

ــ النقض الإجمالي يكون بمتواتب الأعداد، التي هي غير متناهية، مع جريان مقدمات البرهان بأسرها فيها.



- والنقض التفصيلي يكون بعدم تسليم تسأتي التطبيق في الأمسور غيس المجتمعة في الوجود، أو المجتمعة فيه غير المترتبة.

وقد أجاب عن الأول، أي النقض الإجمالي، بأن مسراتب الأعداد غيسر موجودة، وإن كانت غير متناهية. لأن العدد من الأمور الاعتبارية غير الموجودة في الخارج. أما في الأمور المجتمعة في الوجود، فالأعداد لا ترتب فيها(١). لأن ليس بعضها جزءاً لبعض، بل هي أنواع متناهية، كالعشرة مثلاً، التي هي مركبة من آحاد، ومن صورة نوعية مخصوصة، فالحكم باستحالة وجود أمور غير متناهية، جار في مراتب الأعداد أيضاً.

وأجاب عن الشاني، أي النقض التفصيلي، بسأن المسلازمتين الناتجتين عن التطبيق قطعيتان، ومستلزمتان لاستحالة وجود أمور غير متناهية، مترتبة كانت أو لا، ومجتمعة في الوجود أو لا.

الوجه الثاني: الثاني من وجوه بطلان صدور حادث من قديم، بالطريق الذي ذكره الفلاسفة، هو بطلان احتياج الحادث إلى مادة قديمة سابقة عليه. لأن احتياجه إليها يستلزم أحد أمور ثلاثة:

- كون موجود في الخارج بلا تعيّن وتشخّص في ذاته.
- وكون أشياء كثيرة متفرقة في أقطار العالم شخصاً واحداً.
  - ــ أو كون الهيولي حادثة.

والأمر الثالث باطل عند الفلاسفة أنفسهم، لأن الهيولى عندهم قديمة. والثاني باطل ببديهة العقل بطلاناً لا يتصور أن يلتزمه عاقل. لذلك برّأهم عنه بعض الأفاضل(٢).

والأول باطل ببديهة العقل أيضاً، فـالعقل حكم ضــرورة بأن كــل موجــود في

 <sup>(</sup>١) أما أن الأعداد غير متناهية فصحيح، وأما أنها لا ترتّب فيها فغير صحيح. وقد خلّط في
 حكمه على الأعداد تخليطاً كثيراً. را: الطوسي، الذخيرة، ق (١٠ \_ أ).

<sup>(</sup>٢) السيد الشريف. را: الطوسي، الذخيرة، هامش الورقة (٦١ ـــ أ).

الخارج يمتاز عن جميع أغياره، ويتخصّص ويتعيّن في ذاته. فتكون الهيولى كليّة، والكلي نفسه موجود في الخارج، وهذا باطل عند الفلاسفة أنفسهم، الذين لا يقولون بوجود الكلي في الخارج، إلاّ في ضمن الأفراد.

● الوجه الثالث: (من وجوه بطلاً فن صدور حادث من قديم)، يتلخص عنده بعدم صحة ما ذكروا، من أن الحركة السرمدية صالحة للتوسط بين جانبي القدم والحدوث، باعتبار جهتي استمرارها وحدوثها، لأن ذلك لا يصح إلا على رأي من قال بوجود الكلي الطبيعي في الخارج. وهو مبردود، لانه إن أريد بجهة الاستمرار ماهية الحبركة فالماهية غير موجودة أصلاً. وإن أريد بجهة الحدوث أن الحركة بمعنى القطع حادثة، فالحركة بمعنى القطع وهمية لا تصلع للتوسط.

# ٢ ــ الوجه الثاني: أو الاعتراض الثاني على حجة الفلاسفة الأولى وفيه مسلكان:

- المسلك الأول: اختيار فرضية أن المؤثر كان مستجمعاً في الأزل لجميع شرائط التأثير. ولا استحالة في عدم حصول التأثير في الأزل، لأن الفاعل مختار، ويجوز أن تتعلق إرادته القديمة بإيجاد العالم بعد أن لم يكن موجوداً. واستحالة ذلك لا تعلم لا بالنظر ولا بضرورة العقل، ولا يجوز قياس إرادة الله على عزمنا، لأن هذا من قبيل قياس الغائب على الشاهد، وهو متفق على بطلانه والفلاسفة أنفسهم يتمسكون به.
- المسلك الثاني: اختيار فرضية أن المؤثر ليس مستجمعاً في الأزل لجميع شرائط التأثير، التي من جملتها تعلق القدرة القديمة بإيجاد العالم تعلقاً مخصوصاً. فذلك التعلق قد يتأخر إلى وقت معين لحكمة لا يعلمها إلا الله. فإذا جاء ذلك الوقت، حصل التعلق وحدث العالم.

وإذا اعترض بأن الزمان من العالم، وأنه يلزم مما ذكر أن يكون للوقت وقت، أي للزمان زمان يوجد فيه.

يجاب بأن الزمان غير موجود، والدليل عليه غيىر موجود، والدليل عليه غيىر تمام. وأقوى ما يقال فيه أن الحوادث بعضها بعد بعض، بحيث لا يجامع القبل البعد. فالزمان هو معروض هذه القبيلة والبعدية، وماهيته تقتضي التصرُّم والتقضّي.

والقبليّة والبعديّة من الاعتبارات العقلية الصرفة، وألا لزم اجتماعهما في المخارج. والفلاسفة، بزعم الطوسي، معترفون بأن البزمان بنعنى الأمر الممتد أمر مؤخوم لا وجودله في النخارج. وإنما الموجود فيه شيء بسيط غير قار، مسمى بالآن السيّال، يحصل من سيلانه وعدم استقراره ذلك الأمر الممتد. وذلك الأمر غير موجود في الخارج. لكنه لو فرض وجوده فيه، وفرض له أجزاء بالفعل، كان بعضها متقدماً حتماً على البعض. وتقسيم الزمان إلى الساعات والأيام والشهور والأعوام، مجرد دليل على وجوده.

#### 3 - **التقويم**:

التقويم في إطار النقد لا الانتقاد، لن يطال ما قرَّره الطوسي عن الفلاسفة إلَّا في حالة خطأ أو تجنَّ. فابن رشد مثلًا في وتهافت التهافت، كثيراً ما يتهم الغزالي بأنه حكى عن الفلاسفة شيئاً لم يقولوه. فالمقصود إذن ردود الطوسي واعتراضاته، من حيث أهميتها بذاتها، ثم موقعها بين الغزالي وابن رشد.

فقيما يخص الاعتراض الأول، المتعلق بالحوادث اليومية وكيفية صدورها، تتجدر الإشارة إلى أن تقرير الطوسي بأن الحادث ما يكون مسبوقاً بالعدم، هو تقرير مرفوض لمدى ابن رشد، المذي يؤكد أن الفلاسفة لم يمدخلوا الموجود القديم في الوجود من قبل الوجود الحادث. قال في وتهافت التهافت»: ولكن ينبغي أن تعلم، أن الفلاسفة يجوزون وجود حادث عن حاديث إلى غير النهاية بالمعرض. . . فإذن الجهة التي منها أدخل القدماء(١) موجوداً قديماً ليس بمتغير أصلاً ليست هي من الجهة وجود الحادثات عنه بما هي حادثة، بل بما هي قديمة بالجنس»(١). فالعالم عند الفلاسفة ليس مسبوقاً بالعدم.

<sup>(</sup>١) أي قدماء الفلاسفة، والمقصود بهم اليونان، وخاصة أرسطو.

 <sup>(</sup>٢) أين رشد، تهافت التهافت (دار المعارف، القاهرة ١٩٦٤)، ص ١٢٤، ١٢٦.

والطوسي ليس غريباً عن الغزالي في هذا المجال، لا سيما اتهامه للفلاسفة بأن منشأ شبهتهم في القول بعدم تناهي حركات الأفلاك، هو التباس حكم الوهم بحكم المقل، إذ الوهم يدرك الجزئيات، ويتصور حوادث كثيرة متواردة على قديم، أما العقل فيدرك الكليات، ويحكم بامتناع تواردها عليه. لذلك حكم الطوسي في برهانه الأول، بأن القول بعدم تناهي الحركات قول متناقض.

والحقيقة أنه لا تناقض على مذهب الفلاسفة، بين القبول بعدم التناهي والقبول بسبق القديم على بعض الحوادث. لأن الحادث عندهم كل فرد وفرد بخصوصه لا مجموع الأفراد. لأن المجموع غير مسبوق بالعدم، وهو قديم. وتقريس ابن رشد عن الحوادث الصادرة عن القديم، أنه وفيكون كون إنسان عن إنسان آخر إلى ما لا نهاية له كوناً بالعرض، والقبلية والبعدية بالذات (1).

كما أن البرهان الثاني، برهان التضايف، لا يصدق على مقدمات ابن رشد أيضاً، لأنه في الأمور غير المتناهية لا يصبح التعداد، ولا الزيادة أو النقصان، لأن اللامتناهي موجود بالقوة وليس بالفعل. دوأما ما كان موجوداً بالقوة، أي ليس له مبدأ ولا نهاية، فليس يصدق عليه أنه شفع ولا أنه وتر، ولا أنه ابتدأ ولا أنه انقضى»(٢). وهو بالتالى لا يصح عليه زيادة أو نقصان ٢٥٠.

كذلك في البرهان الشالث، برهان التطبيق، والأصبح أن يقال التطابق. والغريب فيه افتراض تطابق الأمور غير المتناهية، فذلك مستحيل.

وكان ابن رشد صريحاً في جوابه على ذلك. ويتبين من مجمل مباحث الطوسي أنه لم يقرأ ابن رشد ولم يتعرف إليه، أو لعله عرفه وتجاهله لسبب أو ظرف ما. فقد أصر أبو الوليد، على أن الحركات التي لا نهاية لها لا نسبة بينها أصلاً. وإذا كانت هناك نسبة الجزء إلى الجزء (في القسم من الدورات المأخوذ في زمن

<sup>(</sup>١) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٨٠.

<sup>(</sup>٢) م. ن. ص ٨٤.

Aristote. La Métaphysique. tome II, par J. Tricot (paris 1966) P 622. : 15 (Y)

معين مثلًا)، فليس يلزم أن تتبعها نسبة الكل إلى الكل. قال: «... إذا كانت نسبة الأجزاء إلى الأجزاء نسبة الاكثر إلى الأقل، فيلزم في الجملتين أن تكون نسبة إحداهما إلى الأخرى نسبة الأكثر إلى الأقل. وهذا إنما يلزم إذا كانت الجملتان متناهيتين (١٠). أما إذا كانت الجمل غير متناهية، فلا تصح المقايسة، ولا يتصور تطبيق (٢٠). ورداً على افتراض الطوسي لجملة متناهية من جانب غير متناهية من الجانب الآخر، يمكن إيراد ما قاله ابن رشد أيضاً، من أن «ما له مبدأ فله نهاية، وما ليس له نهاية فليس له مبدأ. . . وما لا أول له فلا آخر له » . ولذلك يلزم من قال: «إنه لا نهاية لدورات الفلك في المستقبل، أن لا يضع لها مبدأ (١٠).

وبرهان التطبيق هذا غير جار في مراتب الأعداد أيضاً. فلو فرضت جملة من اثنين إلى ما لا يتناهى، فلا يصبح تطابق المجملتين من حيث المبدأ. ثم لو فرض التطبيق، فلا يقال لا أنهما متساويتان، ولا أن واحدة تزيد على الأخرى أو تنقص عنها، وذلك واضبح في مبادىء الرياضيات(1).

وبالنسبة لجريان المدليل في مراتب الأعداد، ذكر الطوسي نفسه، أن جميع المحققين أجابوا بمنع جريان الدليل في صورة النقض، بناء على أن التطبيق في الأعداد لا يتحقق، لكون الأعداد وهميات محضة. وهذه الإشارة لتقرير المحققين،

والنتيجة : لا يقال س = س + ١ . ولا يقال أيضاً س ¢ س + ١ . بل يقال أن س تساوي تقريباً س + ١ . وتكتب المعادلة هكذا :

<sup>(</sup>١) ابن رشد ، تبافت التهافت ، ص ٧٨ .

<sup>(</sup>٢) كيا في الفرضية الرياضية التالية :

منر المحاص علة « سر + المحاص علية » سر + المحاص المحاص » سر + المحاص » سر + المحاص » المحاص

س عس ۱

<sup>(</sup>٣) ابن رشد ، تبافت التهافت ، ص ٨١ .

<sup>(4)</sup> سلسلة أولى ، س : ۲ ۲ ۲ م م ۱۰۰ ه ۲ ۲ ۲ م م (4) سلسلة أولى ، س : ۲۰۰۰ م ۱۰۰۰ م ۱۰۰۰ م ۱۰۰۰ م ۱۰۰۰ م ۱۰۰۰ م ا

فكل ما يمكن قوله رياضياً من مطابقة هاتين السلسلتين ، أن س لا تساوي ص . س ﴿ ص .

تؤكد ما ورد في التقويم، من عدم صحة جريان التطبيق في مراتب الأعداد.

وجه آخر، اعتمده الطوسي في بطلان صدور الحادث من القديم، هو بطلان احتياج الحادث إلى مادة قديمة سابقة عليه، لأنه يؤدي لكون الهيولي كليَّة، والكلي نفسه غير موجود في الخارج إلاً ضمن الأفراد باعتراف الفلاسفة.

وهذا صحيح إذا قصدنا وجود الكليات بالفعل، فإنها لا توجد في الأعيان، بل في الأذهان فقط. لكن المراد عند الفلاسفة ليس وجود الكليات بالفعل، بل بالقوة، فإنها في الأعيان بالقوة وليس بالفعل. ومعنى الحدوث والتكوّن ليس التحوّل من العدم إلى الوجود، بل الانقلاب والتغيّر مما بالقوة إلى الفعل. لذلك قال ابن رشد: «فبقي أن يكون ههنا شيء حامل للصور المتضادّة، وهي التي تتعاقب الصور عليها» (١)، هذا الحامل هو المادة.

تبقى مسألة توسط الحركة السرمدية بين جانبي القدم والحدوث، وفي هذه المسألة يسجّل للطوسي نقده للغزالي، الذي أورد على الفلاسفة، أن الحركة القديمة، التي من وجه تشبه العادث، وهي شابتة متجددة، أي ثابتة من حيث هي متجددة؟

يقول الطوسي في رده على الغزالي في هذه المسألة: ووقد عرفت مما قررنا من المباحث وجه تقصيهم عن هذا، وأنهم لا يقولون بوجود حادث همو أول الحوادث، بل الحوادث المستندة إلى الحركة لا أول لها، إذ الأوضاع الفلكية واستعدادات سائر الحوادث المترتبة على الحركات غير متناهية عندهم كما عرفت. فلا يتوجه عليهم قوله و(٢).

<sup>(</sup>١) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ١٨٧.

 <sup>(</sup>٢) الطوسى، الذخيرة، المبحث الأول، ق (١٢ – ب).

<sup>(</sup>٣) عن الحركة الدورية السرمدية.

الحادث من جهة ما هي ثابتة، وإنما صدر عنها من حيث هي متجددة. . . وإن تجددها ليس هو محدثاً، وإنما هو فعل قديم لا أول له ولا آخر. . . والحركة يفهم من معنى القدم فيها أنها لا أول لها ولا آخر، وهو اللّي يفهم من ثبوتها. فإن الحركة ليست ثابتة! وإنما هي متغيرة هو (١).

وأخيراً تجدر الإشارة، إلى أن برهاني التضايف والتطبيق لم يردا عند الغزالي. والخواجة زاده أورد هذين البرهانين في «تهافته»، إنما ليس مفصلاً كما هي الحال عند الطوسي.

\* \* \*

أما فيما يخص الوجه الشاني من اعتراض الطوسي على دليل صدور حادث من قديم، فبالإضافة إلى التطويل الوارد في بحث مفهوم الزمان، والذي لا لزوم له لأن دليل الزمان يلي هذا الدليل، لا يخفى أن مبنى هذا الوجه من الاعتراض، يقوم على تجويز كون صانع العالم مختاراً لا موجباً بالذات.

والفلاسفة بنظر الطوسي يجعلون الفاعل موجباً، ويحتجون عليه بأدلة منها، أنه لوكان مختاراً:

١ ــ لاحتاج اختياره إلى مرجع يرجح حصوله.

٢ ــ وللزم جواز كون عدم الشيء أثره، حيث يكون الوجود والعدم بالنسبة إليه
 على السواء.

٣ ــ ولكان ذلك الاختيار نقصاً فيه، لجواز انفكاك الجود والإحسان عنه.

هده الأمور سبق للغزالي أن بحثها وردّ عليها بالتفصيل. وقد سار كل من الطوسي والخواجه زاده على خطاه عموماً، وأن تميزا عنه بالأمثلة التي أورداها في نقض هذه الأدلة. ويمكن حصر هذه الردود جميعاً، بمفهومي الإدارة القديمة، والاختيار المطلق.

<sup>(</sup>١) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ۱۳۲.

والإدارة القديمة عند الفاعل (بحسب الغزالي والطوسي والخواجه زاده)، هي التي من شأنها التخصيص والترجيع متى شاءت. وإذا كانت الأشياء متساوية بالنسبة للباري، فمن شأن هذه الإرادة ترجيع الأشياء المتساوية، وتمييز الشيء عن مثله. وإن كان ذلك جائزاً بحق الإنسان، الذي يمكنه أن يأخذ إحدى التمسرتين (الغزالي)، أو يختار أحد الطريقين المتساويين (الطوسي)، أو يأكل جانباً من الرغيف دون سائر الجوانب (الخواجه زاده)، فهو في حق الله أولى.

ومعنى كو ن الفاعل مختاراً، أنه بحيث إن شاء فعل وإن لم يشأ لم يفعل. لا أنه إن شاء الفعل فعل وإن شاء عدم الفعل لم يفعل، بحيث لا يلزم أن يكون المدم أثراً له. والنزاع مع الفلاسفة ليس في كون الفاعل موجباً بالاختيار، بل في كونه موجباً بالذات (١٠).

وقد جمل الخواجه زاده لهذه المسألة في «تهافت» فصلًا خــاصاً، هــو الفصل الأول «في إبطال قولهم(٢) المبدأ الأول موجب بالذات لا فاعل بالاختيار»(٢).

وأجاب ابن رشد عن هذه المسائل أجوبة جازمة. فقد وضع في مقدمة «تهافته» أن «إمكان الفاعل الفعل، وإمكان المنفعل القبول وهو المحتاج إلى مرجع من خارج»، وأن «القديم يقال على ما هو قديم بذاته، وعلى ما هو قديم بغيره»، وأن «الفاعل منه ما يفعل بإرادة ومنه ما يفعل بطبيعة». ومأخذه على الغزالي أنه «أخذ المسألة الواحدة بدل المسائل الكثيرة»(3).

فني موضوع الإرادة القديمة، الغزالي متهم بالسفسطة (٥)، لأن «تراخي المفعول عن إرادة الفاعل جائز، أما تراخيه عن فعل الفاعل فغير جائز، (٦)، وهذا

<sup>(</sup>١) قال الطوسي: «إن الوجوب بالاختيار لا ينافي كونه مختاراً... بل يحققه». را: الذخيرة، ق (١٦ سـب).

<sup>(</sup>٢) قول الفلاسفة.

<sup>(</sup>٣) الخواجه زاده، تهافت الفلاسفة، ص ٨.

<sup>(</sup>٤) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٢٦.

 <sup>(</sup>٥) والاتهام يطال من قال قوله.

<sup>(</sup>٦) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٦٤.

هو التأخر الذي يرفضه الفلاسفة. وحيث لا تجوز مقارنة إرادة الله بإرادة الإنسان، كما في جميع الأمور التي لا يمكن فيها مقارنة الغائب بالشاهد، قال ابن رشد: «هذا وأمثاله، إذا وقع فيه الاختلاف، فإنما يرجع الأمر فيه إلى اعتباره بالفطرة الفائقة» (١). والكلام في الدليل في على الإرادة القديمة بنظره جدلي لا برهاني.

وانتقد ابن رشد الفلاسفة (٢)، الذين تسلموا من خصومهم المقدمة القائلة بأن المتقابلات متماثلة بالإضافة إلى الإرادة القديمة. وحيث قال المتكلمون بأن الإرادة من شأنها تمييز الشيء عن مثله، عاندوهم بأن هذا غير مفهوم ولا معقول، «فكأنهم ناكروهم في الأصل الذي كانوا سلموه (٢).

وقد رفض ابن رشد مبدأ التماثل، فالمرادات عنده «ليست متماثلة» بلل متقابلة». وأخذ إحدى التمرتين هو أخذ الشيء بدل مثله لا تمييز الشيء عن مثله، بل تمييز عن الترك المطلق. والمتقابلات عنده ليست متشابهة البتة، والقابلات لم مختلفة. و «الفلاسفة لا يرون إمكان وجود الشيء وعدمه على السواء»(١)، ومن شأن الإرادة أن تختار أفضل المتقابلين.



<sup>(</sup>۱) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ۷۳.

<sup>(</sup>Y) المرجع نفسه، ص ١٠٠.

<sup>(</sup>٣) الفارابس، وابن سينا خاصة.

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه، ص ١٢١.

الحجة الثانية أو الدليل الثاني على قدم المالم: السرزمسان

#### ۲ ـ الغرالي<sup>(۱)</sup>:

ذهب الفلاسفة إلى أن تقدم الله على العالم يكون:

— إما بالـذات (٢)، كتقدم العلة على المعلول، والـواحد على الاثنين. وفي مثل هذا التقدم يفترض بالله والعالم أن يكونا إما قديمين، أو حادثين. والله قديم، فهما قديمان.

ــ وأما بالزمان، أي أن يكون قبل وجود العالم زمان كان العالم معدوماً فيه، وهو زمان له طرف من جهة الآخر ولا طرف له من جهة الأول. فيكون قبل الزمان زمان لا نهاية له، وهو متناقض. فوجب قدم الزمان الذي هو قدر الحركة، فوجب قدم المتحرك الذي هو العالم.

هذه صيغة أولى للفلاسفة في قدم الزمان، ولهم فيه صيغة ثانية هي: لو فرض العالم حادثاً، ألم يكن الله قادراً أن يخلقه قبل أن خلقه بقدر سنة أو أكثر؟ وإذا لم يكن جائزاً إطلاق لفظ السنين قبل حدوث الفلك يقال: إذا قدرنا أن العالم قد دار منذ وجوده إلى اليوم ألف دورة مثلاً، أفلم يكن الله قادراً على خلق عالم قبله ينتهي إلينا بألف ومائة دورة؟ وعالم ثابت ينتهي بألف ومائتي دورة؟

<sup>(</sup>١) را: الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ٦٥ ــ ٧٠.

۲۱) را: الغزالي، مقاصد الفلاسفة، الطبعة الشانية (دار المعارف، القاهرة، ۱۹۹۰)،
 ص ۱۸۸.

واعترض الغزالي على الصيغة الأولى، بأن تقدير النزمان قبل العالم هو من عمل الوهم. لأن الزمان حادث مخلوق(١)، وعجز الموهم عن تقدير تناهيه كعجزه عن تقدير تناهي الأجسام، فيتوهم أن وراء العالم ملاء أو خلاء.

واعترض على الصيغة الثانية بأنها من عمل الوهم أيضاً، وأقرب طريق لدفعه مقابلة الزمان والمكان، فكما أنه لا يمكن تقدير خلق الفلك الأعلى في سمكه، أكبر مما خلق بذراع أو ذراعين أو ثلاثة، كذلك لا يمكن تقدير إمكانات زمنية قبل هذا العالم.

#### ۳ ــ الطوسي<sup>(۲)</sup> :

أما الطوسي فقد أورد للفلاسفة في حجتهم الثانية على قدم العالم طريقتين: إحداهما تحقيقية، والأخرى إلزامية.

#### الطريقة التحقيقية:

بُنيت هذه الطريقة على مقدمة تحصر التقدم في خمسة أقسام (T):

- التقدم بالعلة، كتقدم النار على السخونة.
- التقدم بالطبع، كتقدم الواحد على الاثنين.
- التقدم بالشرف، كتقدم العالم على الجاهل.
- التقدم بالرتبة، كتقدم الجنس على النوع، والإمام على المأموم.
- التقدم بالزمان، كتقدم نوح على محمد، وهذا النوع من التقدم هو موضوع الخلاف بين الفلاسفة والمليين.

وبناء على هذه المقلمة، يستدل على قدم العالم بوجهين:

• الأول: إن الزمان الذي هو مقدار الحركة، وهو من العالم، لوكان حادثاً

<sup>(</sup>١) الزمان والعالم خلقا معاً. را: . Platon, timeće (G. F., Paris, 1969), P 417.

<sup>(</sup>٢) را: الطوسي، اللخيرة، ق (١٥ ــ أ ) ــ (٢٣ ــ ب).

٣) قا: الغزالي، مقاصد الفلاسفة، ص ١٨٧ ــ ١٨٨.

لكان عدمه متقدماً على وجوده. وهذا التقدم لا يكون بغير الزمان. لأن أقسام التقدم الأربعة المبيئة أعلاه يجوز فيها اجتماع المتقدم والمتأخر، إلا القسم الخامس، الذي يمتنع فيه اجتماع عدم الشيء مع وجوده، فيلزم من ذلك أن يكون الزمان موجوداً حينما كان معدوماً، وهو محال، وأن يكون للزمان زمان، وهو محال أيضاً، فثبت قدم الزمان، وبالتالي قدم العالم.

• الثاني: إن العالم لو كان حادثاً لكان صانعه متقدماً عليه، إما بقدر متناه فيلزم حدوث الصانع، وإما بقدر غير متناه فيلزم قدم الزمان. وقندم الزسلان بحسب الوجه الأول يستلزم قدم العالم.

واعترض الطوسي على الوجهين بأنهما مبنيان على وجود الزمان، وهو غير ثابت. وتقدم أجزاء الزمان، بعضها على بعض، لا يكنون بالأقسام الأربعة الأولى من التقدم، ولا بالزمان أيضاً حتى لا يلزم التسلسل. فتقدمها هو بالنظر إلى ذاتها. وهو ليس رتبياً، بل بالاعتبار، إذ يمكن لليوم أن يتقدم على الأمس إذا ابتدىء من النمستقبل. وإذا كان تقدم الأشياء بعضها على بعض يوصف بأجزاء الزمان، فإن التقدم الزماني قبلية يمتنع فيها اجتماع المتقدم والمتأخر. فإن كان المتقدم والمتأخر من أجزاء الزمان فلا حاجة لهما إلى زمان آخر، لأن ماهية الزمان مقتضية لللانقضاء والتصرم. والأشياء التي بينها قبلية وبعدية (غير الزمان)، يجوز اجتماعها نظراً إلى ذواتها، كاجتماع الأب والابن، بل يجوز أن يكون الأب متأخراً.

وأجزاء الزمان متماثلة يجوز على كل منها ما يجوز على غيره. فالمتقدم ليس متقدماً بعينه، وإنما بالنظر إلى مفهومه. وغير الزمان من الأشياء، إذا كانت من الأسور غير القارّة، كالحركة، أو من المتنافيات، فإنها كالزمان تقتضي امتناع اجتماع أجزائها(۱).

وأنَّ سلم أن مناهية النزمان متصلة في حمد ذاتها، لا جنزء لها بــالفعــــــل، بــل بالفرض، وان عروض التقدم لبمض أجزاء الزمان في العقل لا في الخاليج، يتوجب

Emmanuel Kant, Critique de la raison pure, (P. U. F., Paris, 1968), P 61, 183. .: U (1)

التسليم أن تكون ماهية الحركة أيضاً متصلة بحد ذاتها، لا جنزء لها بـالفعل، لأن الزمان والحركة متطابقان. فلو كان لأحدهما أجزاء بـالفعل، ولــلاخر أجـزاء بفرض العقل بطل التطابق.

ولو سلم كون بعض أجزاء الزمان متقدماً، وبعضها متأخراً، فملا يسلَّم في ذلك تعيِّن بعضها لأن يكون هو المتقدم، والبعض الآخر لأن يكون هو المتأخر، وليس يعلم ذلك بالضرورة.

أما نفي الزمان في بيان معنى تقدم الله على العالم، فهو في صحة أن يقال: النزمان كنان معدوماً ثم وجد، وما كان العالم موجوداً مع الباري ثم صار معه. وانفهام معنى اللفظ في «كان» و «ثم» يوهم باعتبار الزمان، وهو ليس بصحيح.

وهو كما يقال في بيان معنى التقدم بالعلبة أيضاً، من أنه وجد هذا فوجد ذلك، لأن والفاه، هنا مشعر بالتعقب الزماني، وهو غير صحيح. وليس هناك عبارة مبيئة لكنه التقدم من غير إيهام. وهو أن يقال: العنقاء ممكن في نفس الأمر، ونفس الأمر لا يعني الخارج، ولا الذهن، مع أن لفظة وفي، مشعرة باعتبار الخارج أو الذهن.

والنتيجة أن قولنا: وإن الله متقدم على العالم والزمان، أنه كان ولا عالم ولا رمان، ثم كان ومعه العالم والزمان. وقولنا وكان ولا عالم، يعني وجود ذات الباري عدم ذات العالم فقط. وقولنا وكان ومعه العالم، يعني وجود الداتين فقط. وليس من ضرورة لتقدير شيء ثالث وهو الزمان. وإن عجز الوهم عن فهم وجود مبدأ إلا عم تقدير وجود قبل له، كعجزه عن فهم أن تتناهى الأجسام من غير أن يكون راءها شيء محقق من خلاء أو ملاء، فلا التفات إلى أغاليط الأوهام، فالعقل يعلم ن الخلاء نفي محض وعدم صرف.

\* \* \*

الطريقة الإلزامية:

وقد بُنيت على قدم الزمان المستلزم لقدم العالم.

قالت الفلاسفة: إن الله كان قادراً قبل خلق هذا العالم المحقق، الذي انتهى إلى زماننا بألف دورة من الفلك مثلاً، أن يخلق عالماً آخر ينتهي إلى زماننا بألف ومائة من الدورات، وعالماً ثالثاً ينتهي بألف ومائتين (١٠). ولا أحد يحيل ذلك. ومحال أن لا يكون بين بدء العالم المحقق وبدء العالمين المقدّرين شيء. أو أن يكون بيننا وبين بدئها إمكانات وبين بدء العوالم الشلائة إمكان واحد، فبقي أن يكون بيننا وبين بدئها إمكانات متغايرة، حالها كحال الدورات، قابلة للزيادة والنقصان والمساواة. وهذه الإمكانات ليست من قبيل العدد أو المقدار، فثبت أنها الزمان.

وقد اعترض الطوسي بأن هذه الإمكانات اعتبارات وهمية، وهي كتقدير أن تكون كرة العالم أكبر مما هي بقدر ذراع أو عشرة أذرع. فإن قيل لا يمكن، وهو لا برهان على امتناعه، جاز عدم القول بإمكان خلق عالم قبل الوقت الذي خلق فيه. وإن قيل يمكن، يكون وراء العالم مكان موجود، وهو باطل(٢).

### ٤ -- تقويم:

أول ملاحظة شكلية يلاحظها من يستعرض تقرير الطوسي حبول الزمان، هي انفراده (دون الغزالي، ودون الخواجه زاده اللذي اقتصر على ما أورده الغزالي) بتطويل في بحث الزمان، وعرض مفصل لمفهومي القبلية والبعدية، أفضى لعدة أحكام على الزمان جديرة بالنظر والاهتمام. منها كون الزمان من الأمور الاعتبارية، وكون ماهيته مقتضية للتصرم والتقضي، وكون الزمان والحركة متطابقين، ثم إيضاح اللبس، في الألفاظ المشعرة بالتقدم أو التعقب الزمانيين، وهو كاللبس في لفظة هفي المشعرة باعتبار الخارج أو الذهن وهي قد تكون للدلالة على ما في نفس الأمر.

لكنما الإطار العام الذي بحث ضمنه مفهوم الزمان، هو إطار الغزالي نفسه، فيظن أحياناً أن ما ورد قد نقل عن الغزالي بحدافيره، وإن لم يشر الغزالي في مسألة الزمان إلى أية من الطريقتين اللتين وضعهما الطوسي، كإطار شكلي لبحث مفهوم الزمان، وهما: الطريقة التحقيقية والطريقة الإلزامية. فهاتان الطريقتان كصيفتي الغزالي، الأولى والثانية (١).

على أن ما قرره المغزالي، ثم الطوسي والخواجه زاده من بعده، من أن تقدم الله على العالم ليس زمانياً، صحيح نسبياً بنظر ابن رشد، الذي ينتقد الفلاسفة ويعتبر برهانهم على إثبات الزمان غير صحيح. وذلك لأن وكلل من شبه تقدم الموجود غير المتحرك على المتحرك، بتقدم الموجودين المتحركين أحدهما على الثاني، فقد أخطأ. . والذي سلك هذا المسلك من الفلاسفة هم المتأخرون من أهل الإسلام، لقلة تحصيلهم لمذهب القدماء . . . فإذن، تقدم الوجود الذي هو ليس بمتغير ولا في زمان، على الوجود المتغير الذي في زمان، هو نوع آخر من التقدم . . . فقول أبي حامد إن تقدم الباري سبحانه على العالم ليس تقدماً زمانياً صحيح عاد؟ .

لكنما دإذا كان التقدم ليس زمانياً، فالتأخر اليس زمانياً (٣) أيضاً. والفاظ دكانه و «يكون» تبدل على رباط الخبر، مثل دوكان الله غفوراً رحيماً (٤). وإذا حصلت المقايسة، فهي لا تصبح بين وجود الله والعالم، إنما تصبح فقط بين وجود المالم وعدمه.

وقد رفض ابن رشد مقايسة القبلية والبعدية بالفوق والتحت. فلا يجـوز تشبيه الآن بالنقطة. «وذللك هو الحكم اللكم الـذي لا وضع لـه ولا يوجـد فيه كـل، يوهو

<sup>(</sup>١) في قدم الزمان، راجع ص ٤٤.

<sup>(</sup>٢) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ١٤٠ ــ ١٤١.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه، ص ١٤١.

٤) المرجع نفسه، ص ١٤٦.

النزمان والحركة، كحكم الكم الذي له وضع وكل، وهو الجسم»(١). بقي أن وتلازم الحركة والزمان صحيح» كما يقول الطوسي، ولكن الحركة ليست تبطل، ولا الزمان»(١).

أما بشأن الظريقة الإلزامية، والتي لا يختلف تقريرها عند المطوسي عن صيغة المغزالي الثانية، فقد سبق لابن رشد أن أجاب عن هذه المسألة بأن «تبوهم كون العالم أكبر أو أصخر ليس بصحيح، بل هو معتنع... وهذا شيء قد صرَّح به أرسطو، أعني أن التزيد في العظم إلى غير النهاية مستحيل (٢). أما تقدير الزمان الذي هو كالكيل للحركة، فليس وهما كاذبا مثل تبوهم العالم أكبر أو أصغر، لأن الزمان ليس شيئاً سوى ما يدركه الذهن من هذا الامتداد المقدر للحركة.

وفي الاعتراض الثاني على الطريقة الإلزامية، لا يجزم العلوسي ببطلان مذهب الفلاسفة. وعدم الجزم بالبطلان ميل للموافقة، مما يستلزم التشكيك بحجة المتكلمين. فهو يسلم صحة اللل الفلاسفة لبيان تقدم الزمان على حدوث المالم، لكنه يجعل ذلك الدليل قاصراً عن إلزام قدم الزمان. وهو لا يجزم أيضاً بعدم تناهي تقدير إمكانات خلق المعالم قبل أن خلقه الله، وأن هذه الإمكانات اللامتناهية هي القدم بعينه.

وكما قال ابن رشد، بأنه ولا يسمى عاجزاً من لم يقدر على فعل الممتنع»، كذلك توقف الطوسي عند المسألة القائلة بأنه ولا ضير في عدم قدرة الله تعالى على غير الممكن، بل هو لازم، ولا يسمى هذا عجزاً (٤).



<sup>(</sup>١) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) تهافت التهافت، ص ۱۵۰.

<sup>(</sup>٣) م. ن. ص ١٦٨.

قا: Aristote, La Métaphysique, tome II, par J, tricot (Paris, 1966), P 456, citation 4. قا: الطوسى، الذخيرة، ق (٧٣ س.ب).

# الحجة الثالثة أو الدليل الثالث على قدم المالم: الإمسكسان

#### ٧ ـ الغزالي:

دليل الفلاسفة: العالم قبل وجوده ممكن، أي ليس بممتنع. وهذا الإمكان لا أوَّل له، حتى لا يوصف العالم قبل ذلك بامتناع الوجود. فإمكانه إذن أزلي، والموجود بهذا الإمكان وجوده أزلي أيضاً. لأن معنى كونه ممكناً وجوده أنه ليس محالاً وجوده. ولو صح أن لإمكانه أولاً، لكان قبل ذلك غير ممكن وجوده، أي محالاً وجوده، ولكان الله غير قادر عليه، وبطلانه بديهي.

والاعتراض أن العالم ممكن بمعنى أنه ممكن الحدوث أزلاً، فلا وقت من الأوقات إلا ويتصور إحداثه فيه. وافتراض وجود لا ينتهي طرفه غير ممكن، لأنه كتقدير العالم أكبر مما هو، أو تقدير خلق آخر فوقه، وهو غير ممكن أيضاً (١).

## ٣ .... الطوسي:

إمكان وجود العالم أزلي، وإلاً لزم الانقلاب من الامتناع إلى الإمكان وهو ضروري الاستحالة. وإمكان إيجاد الصانع للعالم أزلي أيضاً، وإلاً لزم الانقلاب من العجز إلى القدرة. فيلزم من ذلك صحة الوجود والإيجاد في الأزل، لأن طرفي الإمكان: الوجود والعدم، متساويان. ويلزم من صحة الوجود والإيجاد الأزلي أن يكون وجود العالم أزلياً، وإلا لرم ترك الجود من الجواد المطلق، وهو لا يليق

<sup>(</sup>١) را: الغزالي، تهافت القلاسفة، ص٧٣ ــ ٧٤.

#### بشأنه(۱).

واعترض الطوسي على هذا الدليل من وجهين:

- (أ) أزلية إمكان الشيء لا تستلزم صحة وجوده الأزلي، فإن إمكان جميع الحوادث أزلي بينما وجودها في الأزل غير صحيح. وصحة الإيجاد الأزلي متوقفة على صحة الوجود الأزلي.
- (ب) رفض الإجابة عن حديث الجود، الذي اعتبره الطوسي كلاماً خطابياً غير نافع في أمثال هذه المقامات

#### ٤ ــ تقويم:

لمّا رفض الطوسي استلزام أزلية إمكان الشيء لصحة وجوده الأزلي، استشهد بالمحققين (٢) الذين فرقوا بين أزلية الإمكان وإمكان الأزلية. ففي عبارة وإمكانه أزلي»، الأزل ظرف للإمكان، يعني أن الشيء متصف بالإمكان اتصافاً مستمراً غير مسبوق بعدم الاتصاف. وهذا المعنى ثابت للعالم ولفاعليّة الباري له. وفي عبارة وأزلية ممكنة»، الأزل ظرف للوجود، أي الوجود المستمر غير المسبوق بالعدم.

فأزلية الإمكان، بنظر الطوسي، غير إمكان الأزلية. والإمكان المستمر لا يستلزم الوجود المستمر. لأن ما لا يوجد باستمرار لا يكون ممتنعاً، فالممتنع هو الذي لا يمكن وجوده بوجه من الوجوه.

وحديث أزلية الإمكان، غير المستلزمة لإمكان الأزلية، هو الجديد الذي أدخله الطوسي في تفصيل بحثه. وهو يلتقي بذلك مع الخواجه زاده، الذي صرّح بأن أزلية الإمكان غير إمكان الأزلية، لأن معنى الأزلية أولاً أنها ظرف للإمكان، ومعناها ثانياً أنها ظرف للوجود(٤).

Platon, timée (G. F. Paris, 1969), P 411. ; 6 (1)

<sup>(</sup>٢) را: الطوسى، الذخيرة، ق (٢٣ - ب) - (٢٤ - ب).

<sup>(</sup>٣) لم يذكر أسماءهم.

<sup>(</sup>٤) را: الخواجه زاده، تهافت الفلاسفة، ص ٣٦.

وأورد الطوسي نفسه أن السيد الشريف (١) قد ارتضي حجة الفلاسفة، وقال إن أزلية الإمكان مستلزمة لإمكان الأزلية. وقد فسر ذلك بأن الإمكان إذا كان مستمراً أزلاً، لم يكن في ذاته مانعاً من قبول الوجود في جزء من أجزاء الأزل. فعدم المنع إفن أمر مستمر في جميع تلك الأجزاء، فلا مانع من الاتصاف بالوجود في كل جزء منها، لا بدلاً فقط، بل ومعاً أيضاً. فجاز من هنا استمرار وجوده، «فأزلية الإمكان مستلزمة لإمكان الأزلية، (١).

وربط الطوسي اعتراضه على الفلاسفة بنقده للسيد الشريف، قائلًا: إن استمرار عدم المنع واستمرار الإمكان واحد. وهذا لا يستلزم أن يكون الوجود المستمر جائزاً في الجملة. واستلزام أزلية الإمكان لإمكان الأزلية في كل أجزاء الزمان، لا بدلًا فقط بل ومعاً أيضاً، بناطل، لأن أزلية إمكان المتنافين لا تستلزم جواز اتصافهما بالوجود في كل من أجزاء الأزل.

## ما هو موقف ابن رشد من أزلية الإمكان؟

معيار الحقيقة عند ابن رشد ما يقوله أرسطو. وفي هذا يقول الحكيم (١٠): وإن الإمكان في الأمور الأولية هو ضروري (٤). ولهذا يجزم ابن رشد، بأن وما كان ممكناً أن يكون أزلياً، فواجب أن يكون أزلياً (٥). وإذا كان اللممكن عند المتكلمين هو غير الممتنع، فإن الممكن عند الفلاسفة إما أزلي، وبالتالي يصبح ضرورياً، وإما سلسلة إمكانات إلى غير النهاية، وهو محال. ووإذا وجب قطع التسلسل، فقطعها(١) بهذا العالم أولى، أعنى بإنزاله واحداً بالعدد أزلياً و(٧).

#### \* \* \*

 <sup>(</sup>١) هو علي بن محمد الجرجاني (ت. ٨١٦هـ / ١٤١٣م.). صاحب «شرح المواقف».
 راجع حنه: الذخيرة، فهرس الأعلام والفرق.

<sup>(</sup>٢) الطوسي، اللخيرة، ق (٢٤ ــ أ).

Aristote, La Métaphysique, toune I, P 260, et toune II, P 491. : ii (T)

<sup>(</sup>٤) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ۱۸۲. قا: . Aristote, La Métaphysique, P 515.

<sup>(</sup>a) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ۱۸۲.

<sup>(</sup>٦) أي سلسلة الإمكانات. (٧) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ١٨٥.

# الحجة الرابعة أو الدليل الرابع على قدم العالم: مادَّة الإمكسان

#### ٢ ـ الغزالي(١):

الحادث لا يستغني عن المادة، فكل حادث المادة التي فيه تسبقه، فلا تكون حادثة إنما الحادث هو الصور والكيفيات والأعراض.

ومحال أن يكون الحادث ممتنعاً، لأن الممتنع لا يوجد قط. ومحال أن يكون واجباً، فالمواجب لا يعدم قط. فهمو قبل وجوده ممكن. والإمكان أسر إضافي يستدعي محلاً يضاف إليه، فمحله المادة التي يضاف إليها، كما هي الحال في المادة القابلة للحرارة والبرودة، والسواد والبياض، والحركة والسكون.

هذا مذهب الفلاسفة (٦)، والاعتراض عليه أن يقال:

الإمكان يرجع إلى قضاء العقل، فهو قضية عقلية، وحكم عقلي. فالممكن هو الذي إذا قدّر العقل وجوده لم يمتنع. كالسواد مشلاً، الذي يقدّر العقل إمكانه قبل وجوده. فإن طرأ على جسم يضاف إليه قبل: هذا الجسم قبل حلول السواد فيه كان ممكناً أن يسوّد. فالإمكان هنا للجسم. ولكن ما حكم نفس السواد في ذاته؟ هل هو ممكن؟ ولا بد من القول بأنه ممكن، وتعقّل ذلك لا يفتقر إلى وجود شيء يضاف إليه.

<sup>(</sup>١) را: الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ٧٤ -- ٨٠.

 <sup>(</sup>٢) لا: ابن سينا النجاة (مطبعة السعادة، القاهرة، ١٣٣١هـ)، ص ٣٥٦ ــ ٣٥٨.

كذلك القول في نفوس الأدميين، فهي حادثة عند الفلاسفة (١)، وهي قبل حدوثها ممكنة، دون أن يكون لإمكانها ذات ولا مادة.

ثم إن الإمكان لو استدعى شيئاً موجوداً يضاف إليه، لاستمدعى الامتناع شيئاً يقال إنه امتناعه. والممتنع لا وجود له لا في ذاته ولا في مادة.

ولو أجيب بأن الامتناع كالإمكان، يستدعي موضوعاً يضاف إليه، وأن السواد في نفسه ممتنع لا ممكن، وأن النفس قديمة، وأنه لوسلَّم حدوثها فهي منطبعة في مادة، تابعة للمزاج، فتكون في مادة كما ذهب إليه جالينوس. يرد هذا الجواب بأن الكليات بحسب اعتراف الفلاسفة موجودة في الأذهان لا في الأعيان، كاللونية والحيوانية مثلًا. ثم أن العذر بالنفوس باطل أيضاً، فليس لإمكانها قبل حدوثها شيء يضاف إليه، لأن إضافتها إلى المادة بعيدة، وإلاَّ جازت إضافتها إلى المادة التي هي ليست منطبعة فيها بعد.

## ٣ ــ الطوسي(٢):

قرر الطوسي حجة الفلاسفة الرابعة بطريقتين:

١ ــ طريقة الإمكان الذاتي لحوادث العالم.

٢ ـ وطريقة الإمكان الاستعدادي لها.

### ١ ـ الإمكان الذاتي:

الحادث قبل حدوثه ليس ممتنعاً ولا واجباً، بل هو ممكن. ومعنى الإمكنان صلاحية الوجود والعدم كليهما (٢٠). لكن إمكانه وجودي لا عدمي. لأنه لوكان عدمياً لما تحقق إلا باعتبار العقل، وهو باطل، لأن الممكن ممكن سواء تعقله عقل أو لا. ونقيضه اللاإمكان، وهو عدمي لصدقه على الممتنع. فإذا كان أحد النقيضين عدمياً

<sup>(</sup>١) قبال بدلسك ابن سينا. را: النجباة، ص ٣٠٠ ـ ٣٠٢. وقصيدة ابن سينا في النفس، في كتابه منطق المشرقيين (المكتبة السلفية، القاهرة، ١٩١٠م) صحيفة كب.

<sup>(</sup>٢) را: الطوسي، الذخيرة، ق (٢٤ ـ ب) ـ (٢٩ ـ ب).

Aristote, La Métaphysique, tome II, P 494. : 6 (Y)

(وهمو السلاإمكان)، لمزم أن يكمون الآخر (الإمكان) وجمودياً، وإلا لمزم ارتفاع النقيضين.

والممكن ليس أمراً قائماً بنفسه، بـل الإضافة معتبرة فيـه لا يعقل بـدونها. فيكون صفة. فيحتاج إلى محل. وليس محله الفاعل، لأن قدرة الفاعل على الشيء معلّلة بإمكان ذلك الشيء(١).

فثبت أن لكل حادث قبل حدوثه متعلقاً هو محل لإمكانه. ذلك المحل هو موضوع الإمكان، والإمكان عرض حال فيه. ولا بد لذلك المحل أن يكون قديماً، أو منتهياً إلى قديم لبطلان التسلسل. والمنتهى هيولى. فثبت قدمها، فثبت قدم العالم. وبما أن الهيولى لا تتحقق إلا مع صورة، ثبت قدم تلك الصورة معها، فثبت قدم الأجسام المركبة من الهيولى والصورة، فثبت قدم الأعراض التي تستلزمها تلك الأجسام.

والاعتراض على الإمكان الذاتي من ثلاثة وجوه:

(أ) لمو كان الإمكمان وجودياً، لكان الامتناع وجودياً أيضاً. حتى يلزم أن يكون للمتنع، كشريك الباري، متعلق يحل فيه امتناعه، وهو باطل.

وإذا اعتبر الممكن وجودياً، لأنه ممكن سنواء تعقّله عقبل أو لا، فبالأشيباء تتصف كذلك في أنفسها بالأمور الاعتبارية العدمية، سواء اعتبرها معتبر أو لا.

وأما أن أحد النقيضين (اللاإمكان) لوكان عدمياً، لكان الآخر (الإمكان) وجودياً، فباطل أيضاً، فإن العمى والاعمى كلاهما عدمي، ولا يخلو شيء عن صدق أحدهما عليه. والفرق بين أن نقول إمكانه لا، ولا إمكان له، بين؛ فمعنى الأول أن إمكانه أمر عدمى، ومعنى الثانى أنه لا يتصف بالإمكان.

(ب) لو سلّم أن الحادث قبل حدوثه محتاج لمتعلق، فمان المانع أن يكون متعلقه هو الفاعل؟

<sup>(</sup>١) كأن يقال: الله قادر على إيجاد السواد في الجسم لأنه ممكن. وهو غير قادر على جمعه مع البياض لأنه ليس بممكن.

(ج) الممكن لا يجوز أن يقوم بغيره، وإلا لزم أن يكون الممكن ممكناً.

## ٢ \_ الإمكان الاستعدادي:

الحادث إن لم يكن إمكانه الذاتي كافياً في فيضان الوجود عليه، توقّف وجوده على شرط، إما قديم، وإما حادث متوقف على شروط أخرى متعاقبة ولا بد لهذه الشروط من محل متعلق بذلك الحادث، فثبت لكل حادث شروط متعاقبة غير متناهية، متواردة على محل، ولزم قدم المحل.

أما هذه الشروط فهي ومحصَّلةُ لاستعداد الحادث للوجود، ومقرِّبةٌ لـه إليه، ولمسوجه بإيجاده (١٠). فالحيوان يقرب وجوده وإيجاده إذا كانت مادته بصورة المضغة منها بصورة النطفة. وهذا هو الإمكان الاستعدادي. وهو غير الإمكان اللذاتي، لأنه متعدد وغير متناه، دون الذاتي فإنه واحد. وهو غير لازم لماهية الممكن، وحال في مادة الحادث لا فيه، ومتفاوت بالقرب والبعد والقوة والضعف.

واعتسرض الطوسي على طريقة الإمكان الاستعدادي بأنها مبنية على أمور باطلة، مثل كون الموجد موجباً لا مختاراً، ومثل جواز تسلسل الأمور المتعباقبة إلى غير النهاية. وقد ورد نقض الطوسي لعدم تناهي الأمور المتعباقبة في الحجة الأولى على قدم العالم(٢). أما مسألة الاختيار فسوف ترد في بحث الصفات.

### ٤ \_ تقويم:

لا يسلَّم الطوسي أن كل حادث يجب أن تسبقه مادة. وطريقتا الإمكان الذاتي والاستعدادي عنده فاسدتان. كذلك عند الخواجه زاده (٣). والاثنان لم يتميزا عن الغزالي إلاَّ بزيادة التفصيل، وبالحديث عن الإمكان الاستعدادي المذي لم يرد عند الغزالي.

لكن اعشراض الطوسي على وجـودية الإمكـان غير نـافذ، لأن الممتنبع تبعـأ

 <sup>(</sup>١) الطوسي، الذخيرة، ق (٢٧ ـ ب).

<sup>(</sup>٢) را: الطوسي، الذخيرة.

<sup>(</sup>٣) را: الخواجه زاده، تهافت الفلاسفة، ص ٤٨ ــ ٤٩.

لمقدمات الفلاسفة هو وجودي أيضاً. يقول ابن رشد: و... الممتنع هو مقابل الممكن... فإن كان الإمكان يستدعي موضوعاً، فإن الامتناع الذي هو سلب ذلك الإمكان يقتضي موضوعاً أيضاًه(١). وذلك لوجوب التمييز بين إمكان الفاعل وإمكان القابل. فالممكن الذي يقال على القابل يقابله الممتنع. بينما الممكن الذي يقال على القابل يقابله الممتنع. بينما الممكن الذي يقال على الفاعل يقابله الفروري. وبناء على هذا، يحسم ابن رشد كل جدل قائم حول مسألة امتناع شريك الباري، التي تؤدي على رأي المتكلمين لوجودية هذا الشريك، إذا ما اعتمدت مقولة الفلاسفة باحتياج الممتنع إلى مادة أيضاً. قال ابن رشد: ووجود النظير لله سبحانه وتعالى ممتنع الوجود في الوجود، كما أن وجوده واجب الوجود في الوجود، فلا معنى لتكثير الكلام في هذه المسألة (٢).

وحول مسألة الإمكان واللاإمكان. التي وردت في الوجه الأول من نقض الطوسي للإمكان الذاتي، وما حصل في هذه المسألة من تخليط بين مفهومي العدم والوجود، يقول ابن رشد ما مفاده: إن تكون الشيء ليس التحول من العدم إلى الوجود، بيل التغير والانقلاب مما بالقوة إلى الفعيل. «فبقي أن يكون ههنا شيء حامل للصدور المتضادة. وهي (٢) التي تتعساقب الصدور عليهاه (١). فالممكن هو المعدوم الذي يتهيأ أن يوجد وأن لا يسوجد، والمعدوم ممكن من جهة ما هو بالقوة. ولهذا قالت المعتزلة: وإن المعدوم هو ذات ماه (٩).

إذن، الإمكان هو حامل الوجود والعدم على السواء. وولما كان نفس العدم لا يمكن أن ينقلب وجوداً، ولا نفس الوجود أن ينقلب عدماً، وجب أن يكون القابل لهما شيئاً ثالثاً غيرهما، وهو الذي يتصف بالإمكان والتكون، والانتقال من صفة

<sup>(</sup>١) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ص ٢٠٥.

<sup>(</sup>٣) أي مادة الإمكان.

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه، ص ١٨٧.

 <sup>(</sup>٥) قا: ابن رشد، تهافت التهافت، ص ١٩١، مع الاسفرائيني، التبصيس في الدين (القساهرة، ١٩٤٠)، ص ٣٧.

العدم إلى صفة الوجود»(١).

وهذه إيضاحات موضوعية تقطع الطريق على كل تخليط.

أما المانع من كون متعلق الحادث فاعله، فهو على رأي ابن رشد، أن الإمكان الذي في الحادث هو من جهة ما هو متحرك، فيرجد فيه الإمكان الذي في القابل، وليس الإمكان الذي في الفاعل. وفي هذا الرأي ردَّ على الخواجه زاده أيضاً، الذي قال في جوابه عن تقرير الفلاسفة بأن الواحد البسيط لا يكون فاعلاً وقابلاً: والفاعل من حيث أنه فاعل قد يكون مستقلاً موجباً لمفعوله دون القابل (٢٠).

والطوسي لا يجوَّز قيام الممكن بغيره، حتى لا يلزم أن يكون للمكن ممكن. لكن ذلك جائز إذا اعتبرنا أن ذلك الغير الذي يقوم به الممكن، ليس بالنسبة له، كالحال في نسبة الأضداد بعضها إلى بعض. فإن «الذي منه الكون يجب أن يكون جزءاً من المتكوِّن»(٣).

وحاول العلوسي أن يدعم اعتراضاته على الفلاسفة، بدليل للإمام الرازي (٤)، يبين به أن كل ما كان مفتقراً في وجوده إلى المؤثر فهو محدث. فحوى دليل الرازي، أن الأثر يحتاج إلى المؤثر، إما حال وجوده أو حال عدمه. وفي حال وجوده، إما حال بقائه أو حال حدوثه. ومحال أن يحتاج إليه حال بقائه، حتى لا يوجد المؤثر شيئاً كان موجوداً، وتحصيل الحاصل محال، فبقي أن يحتاج إليه حال حدوثه أو حال عدمه وعلى التقديرين يلزم أن يكون الأثر حادثاً.

يقول الطوسي إن الفلاسفة أسقطوا هذا الدليل بحجة أن الموجود حال بقائه يكون دوامه بدوام المؤثر، فلا يكون التأثير تحصيلًا للحاصل. يضاف إلى ذلك أن علة الافتقار إلى المؤثر هو الإمكان.

<sup>(</sup>١) أبن رشد، تهافت التهافت، ص ١٩٢.

<sup>(</sup>۲) تهافت الخواجه زاده، بهامش تهافت ابن رشد، ص ۲.

<sup>(</sup>٣) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ١٩٣.

<sup>(</sup>٤) فخر الدين الرازي (ت ٢٠٦هـ / ١٢١٠م). راجع عنه: البطوسي، البلخيسرة، فهمرس الأعلام والغرق.

أهمية هذه الإجابة هي في تحديد موقف الطوسي من الفلاسفة. لقد أقرَّ بأن براهينهم ناهضة على الرازي<sup>(۱)</sup>، وهو موقف موضوعي غير متحيز، لكنه مع ذلك منع عليهم الإفادة من إلزامهم، معتبراً المنازعة معهم في اقتدارهم على إثبات مطالبهم بالبراهين. وهذه عودة إلى منهجية الغزالي، الذي قصد إظهار وتناقض كلمته ورقع حتى لوعول في اعتراضاته عليهم على ومقسابلة الإشكالات بالإشكالات» (۱).

\* \* \*

#### ه \_ خلاصة الفصل:

إذا كنان الكلام في قضية قدم العالم لم يبلغ منزاتب البيرهان، باعتراف ابن رشد نفسه، الذي قال وهو يرد على الغزالي في منالة صدور حادث عن قديم: «وهذا كله ليس يتبين في هذا الموضع ببرهان، ولكن بأقوال من جنس هذا القول، وهي أقنع من أقوال الخصوم عند من أنصف (أنه)، فأية فائدة تجنى من اجترار هذه القضية، وإعادة التحقيق فيها، لا سيما بالنسبة لإنسان القرن العشرين، الذي طوى هذه الصفحة منذ زمن؟

الرد على هذا التساؤل ينحصر في نقاط ثلاث:

• أولاً: هناك قضايا تهم الإنسان ككيل: بصرف النظر عن طبيعة المعرفة ومقدارها عنده، لا تزال عالقة، أي مطروحة ببلا حل يجمع عليه الجميع. منها مثلاً، أصل الإنسان ومصيره، وسبب الشرور ومآلها، وقدم العالم وحدوثه. قال الخواجه زاده في مقدمة وتهافته: إن أهم ما يتنافس عليه البشر، ومعرفة المبدأ والمعاد وما بينهماه(٥).

<sup>(</sup>١) الطوسي، الذخيرة، ق (٢٩ ــ ب).

<sup>(</sup>٢) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ٣٩.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه، ص ٧٩.

<sup>(</sup>٤) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ١٢٩.

 <sup>(</sup>٥) الخواجه زاده، تهافت الفلاسفة، المقدعة ص ٢ ــ ٣.

إذن مع كون قضية قدم العالم قضية عالقة لم تحل، فإنها أيضاً قضية لم يتجاوزها الزمن.

- ثنانياً: إذا لم يكن هناك فلسفة نتعلمها كعلم موضوعي، بل ما نتعلّمه هو أن نتقلسف، أي أن نفكر، كما يقول كانط (۱)؛ وإذا كانت الفلسفة هي البحث عن المعرفة، وطرح التساؤلات كما يقول كارل جاسبرس(۲)، فإن في بحث قضية قدم العالم، كوسيلة للمعرفة وإعمال الفكر، جدلاً وإن لم يبلغ مرتبة البراهين كما يقول ابن رشد، هو من أسمى مراتب الجدل، وإعمال العقل والنظر. حتى أن الغزالي وأتباعه، رغم حملتهم على العقل لم يكن لديهم وسيلة غيره، فقد حاولوا نقض العقل بالعقل. أضف إلى ذلك ما يطرحه ذلك الجدل من موضوعات حيّة فعلاً، كمسألتي الإرادة والاختيار.
- ثالثاً: ظهر بعد الغزالي، ومع المتأخرين من الشراح والمحققين (٣) إخراج جديد للمباحثات،، فاغتنت بما أُدخل وزيد عليها من طرائق وبراهين وقضايا، وأمثلة جديدة، مشل طريقتي الإمكان اللذاتي والاستعدادي، وبراهين التضايف والتطبيق، وقضية القبلية والبعديَّة ثم أزلية الإمكان وإمكان الأزلية، وفي كل ذلك إغناء للجدل وأسس المنطق.

ولقد كان المقصود من تلخيص أقوال الغزالي، والطوسي، ثم الاستشهاد بالخواجه زاده والرجوع غالباً إلى ابن رشد، أن يتم في هذا العمل القصير حصر «التهافتات» الأربع وتقويمها، بالمقارنة والمقابلة والمحاكمة، تسهيلًا للعودة إليها والاستفادة منها مجتمعة.

#### \* \* \*

Kant, prolégomène à toute métaphysique Future (voir: Huisman, court traité dr (1) L'action, Paris 1969, Pages: 36, 45).

<sup>-</sup> Karl Jaspers, Introduction A la philosophie (Paris, 1965), P 5 - 11.

<sup>-</sup> Comparer:

G Gusdorf, Traité De Métaphysique (Paris, 1956), P 16.

<sup>(</sup>٣) را: المدخل، ص ١٥.

# 

#### ١ ... مقدمة:

الأزلية والأبدية قضيتان متلازمتان تقريباً، إذا بعثت الأولى بحثت الشانية بشكل متماثل. فالأزلية، أو القدم، تعني الوجود اللامتناهي في الماضي، والأبدية تعني الوجود اللامتناهي مستقبلاً. وكل من تحدث في مسألة الأبدية جعلها فرعاً للمسألة الأولى، أي الأزلية، لأن الحجج والأدلة نفسها جارية فيها. قال الغزالي: «ليعلم أن هذه المسألة فرع الأولى، فإن العالم عندهم(١) كما هو أزلى لا بداية لوجوده، فهو أبدي لا نهاية لآخره، ولا يتصور فناؤه وفساده... ه(١).

### ٣٠٠ الغزالي(٣):

مسألة أبدية العالم هي فرع لمسألة قدمه، وأدلة الفلاسفة الأربعة التي ذكسرت في الأبلية :

- (أ) العالم معلول، وعلته أزلية أبديسة. فإذا لم تتغيسر العلة لم يتغيسر المعلول، فلا حدوث ولا انقطاع.
- (ب) العالم إذا عدم يكون عدمه بعد وجوده، فيكون له بعد، فيثبت الزمان، والزمان ملازم للحركة.

<sup>(</sup>١) عند الفلاسفة.

<sup>(</sup>٢) الغزايل، تهافت الفلاسفة، ص ٨١.

<sup>(</sup>٣) را: الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ٨١ – ٨٨.

- (ج) إمكان الوجود لا ينقطع، وكذلك الموجود الممكن، يجوز أن يكون على وفق الإمكان(١٠).
- (د) إذا عدم العالم، بقي إمكان وجوده. إذ الممكن لا ينقلب مستحيلًا، فيفتقر المنعدم إلى مادة ينعدم عنها. فالأصبول لا تنعدم، إنما الذي ينعدم هو الصور والأعراض.

والجواب عن هذه الأدلة، ما أجيب به عليها في قدم العالم.

وللفلاسفة في الأبدية دليلان آخران:

(أ) دليل جالينوس: لو كانت الشمس تقبل الانعدام، لظهر فيها ذبول في مدة مديدة. لكن الأرصاد دالة على عدم ذبولها منذ آلاف السنين.

والاعتراض على هذا الدليل، جواز فساد الشمس بغير طريق الذبول. فقد يفسد الشيء بغتة. والذبول نفسه لوحصل لا يدرك بالحس لأن الشمس كالأرض مائة وسبعين مرة، فلو نقص منها مقدار جبال لا يبين للحس.

(ب) إذا انعدم العالم، كمان ذلك لسبب. والسبب ليس إرادة القديم (الله) وإلاّ تغيَّر القديم. وليس فعله، لأن عدم العالم ليس شيشاً حتى يكون، فعلاً، وأقل درجات الفعل أن يكون موجوداً.

أما قول المعتزلة بأن الله يخلق الفناء، وهنو موجنود صادر منه، فمحال، لأن الفناء ليس موجوداً. وأما قول الكرّامية بأن الله يحدث الإعدام في ذاته، فهو فاسد، لأن الله ليس محل الحوادث. وأمنا قول الأشعرية، بنأن سبب العدم هنو عدم خلق البقناء، لأن الأشياء لا تبقى بأنفسها بنل وببقاء زائند على وجودها، ففاسند أيضناً

<sup>(</sup>١) وهذا الدليل لا يقوى عند الغزالي، الـذي يحيل أن يكون العالم أزلياً ولا يحيل أن يكون أبدياً لـو أبقاه الله. إذ ليس مــن ضـرورة الحادث أن يكـون له آخـر. ولم يوجب أن يكـون للعالم آخر إلا أبو الهذيل العلاف.

را: تهافت الفلاسقة، ص ٨١ ـــ ٨٦. وابن رشد، تهافت التهافت، ص ٢١٤.

لمناكرة المحسوس له(١). ولأنه لوبقي الباقي ببقاء، للزم أن تبقى صفات الله ببقاء، فيحتاج إلى بقاء آخر ويتسلسل.

وقالت طائفة أخرى من الأشعرية، إن الجواهر تفنى حيث لا يخلق الله فيها حركة ولا سكوناً (٢). وبالجملة، تذهب الفلاسفة إلى أن كل قائم بنفسه لا ينعدم، إنما قد يتحوَّل بتبدَّل الصور عليه (٢).

وأجاب الغزالي عن ذلك كله، بأن الإيجاد والإعدام ببارادة القادر. فبإذا أراد الله أوجد، وإذا أراد أعدم. وإذا وجب أن يصدر عن الله فعل فالصادر هو تجدد العدم. والعدم واقع مضاف إلى القدرة، فإذا وقع حادث ببارادة قديمة، لم يفترق بين أن يكون الحادث عدماً أو وجوداً.

#### ٣ \_ الطوسي:

قالت الفلاسفة بلزوم أزلية العالم، وقال المليّون بامتناعها. وقالت الفلاسفة بلزوم أبدية العالم، فقال المليّون بعدم لزومها لا بلزوم عدمها، فهم يجوزون أبديته.

وحجج الفلاسفة، الثانية والثالثة والرابعة، على قدم العالم، لو تمَّت لـدلَّت على أبديته (٤). أما الحجة الأولى فلا جريان لها هنا، إلا إدا قررت بوجه غير الذي قررت به (٥).

<sup>(</sup>١) الأشياء ليست متجددة الوجود، فالعقل يقضي بأن الشعر الذي على رأس إنسان الووم، هو نفسه الشعر الذي كان بالأمس، كذلك سواد هذا الشعر.

<sup>(</sup>٢) الإعدام عند الأشعرية ليس فعلًا، إنما هو الكف عن الفعل.

<sup>(</sup>٣) كالماء ينقلب بخاراً.

٤) تقرير الحجة الثانية عند الطوسي، كتقريرها عند الغزالي. أما الثالثة، فقد ركّز فيها الطوسي على حديث الجود، الـذي لا يجوز بنـظر الفلاسفة تركـه في الجواد المعطلق، لا أزلاً ولا أبدأ. وذلك لم يرد عند الغزالي. وأما الـرابعة، فهي غيـر جاريـة إلا إذا بُنيت على الإمكان الذاتي، دون الإمكان الاستعدادي، الذي لم يرد عند الغزالي أيضاً.

را: الطوسي، اللخيرة، ق (٣٠ ــ أ).

 <sup>(</sup>٥) فقد قرر الطوسي الحجة الأولى بنوجه مختلف عن الغنزالي. فبحسب الغنزالي الحدوث يه

وقد أورد الطوسي أدلة الفلاسفة المختصَّة بالبدية العالم دون قدمه، كدليل جالينوس، وعدم تصور انعدام العالم دون سبب معدم له(١).

#### ٤ ــ تقويم:

ما ذكره الغزالي، ثم الطوسي، من الأدلة على أبدية العالم، وما نقضا به هذه الأدلة، لم يزد عليه الخواجه زاده شيئاً جديداً. قال في الفصل الشالث من تهافته: ووالأدلة الأربعة التي ذكرت في الأزلية جارية هنا أيضاً، بأدنى تغيير وتصرُف فيها، وكذا الأجوبة...ه(٢). كما بحث أيضاً دليلي جالينوس وعدم جواز كون العدم أثراً للفاعل. وفي سياق الحجة الثالثة أورد حديث الجود، الذي لا يجب تركه من الجواد المطلق.

ويذلك يكون كل من الغزالي والطوسي والمغواجه زاده في جانب، وابن رشد ممثلًا الفلاسفة في جانب آخر.

وتنحصر ردود ابن رشد في موضوعين:

- الأول، نقض أقوال الغزالي والمتكلمين.
- الثاني، تحديد موقف الفلاسفة من العدم.

عن الموضوع الأول قال ابن رشد: إنه يلزم من يقول بحدوث العالم أن يقول بفساده. وأبو الهذيل العلاف (٣) وموافق للفلاسفة في أن كل محدث فاسد، وأشد

كالانقطاع، يوجبان تغيراً في حال القديم، وهو محال. وبحسب الطوسي بني تقرير الحجمة على استجماع القديم في الازل لجميع شرائط التأثير في المؤثر. وهذا الوجه لا يُساعد على جريان الحجمة في أبدية العالم. المرجع نفسه. ق (٧ سـ أ).

<sup>(</sup>١) لم ينختلف عن الغزالي إلَّا في عدم ذكر ما قالته المعتزلة والاشعرية. م. ع. (٣١ ــ أ).

<sup>(</sup>٢) الخواجه زاده، تهافت الفلاسفة، ص ٤٩.

 <sup>(</sup>٣) محمد بن الهذيل، بن عبد الله البصري، من شيوخ المعتزلة. حاش في البصرة وتنوفي في
 سسامراء، سنسة ٥٣٥هـ / ٨٤٩م. وا: الحافظ السذهبي، كتباب العبسر، الجنزء الأول
 (الكويت، ١٩٦٠)، ص ٤٧٧.

التزاماً لأصل القول بالحدوث (1). أما الأشعرية ، فإنهم ولا يفهمون من القديم إلا ما لا علة له (7). وقولهم بأن الله يخلق البقاء في الجواهر ، فلا تنعدم ، فاسد لأن المدم أمر طارى ، والموجود يبقى من جهة ما هو موجود ، فلا حاجة أن تبقى الموجودات ببقاء . وأما دليل جالينوس فهو دليل إقناعي ، والشمس لا بد أن تذبل إذا كان لها أن تفسد فساداً طبيعياً ، لا قسرياً .

وعن الموضوع الثاني، قال: «إن الفلاسفة لا ينكرون وقوع عدم الشيء عند إفساد المفسد له. لكن لا أن المفسد له تعلق فعله بعدمه بما هموهدم، وإنما تعلق فعله بنقله من الوجود الذي بالفعل إلى الوجود الذي بالقوة، فيتبعمه وقوع المدم وحدوثه»(٣).

إذن، الفلاسفة لا ينكرون وقوع العدم، إنما ينكرون وقوعه أولاً وبالذات كما قالت الكرّامية. فلا يمتنع وأن يعدم العالم بأن ينتقبل إلى صورة أخرى، لأن العدم يكون ههنا تابعاً وبالعرض. وإنما الذي يمتنع عندهم أن ينعدم الشيء إلى لا موجود أصلاً، لأنه لو كان ذلك كذلك، لكان القاعل يتعلق فعله بالعدم أولاً وبالذات، (٤).

وابن رشد لا يمينز بين الفناء والعدم إذ يقسول: «الفناء والعدم اسمان مترادفان... ولو قدرنا الفناء موجوداً، لكان أقصى مراتبه أن يكون عرضاً. ووجود عرض في غير محل مستحيل (٥٠). فالذي يفنى عند ابن رشد هو الصور والأعراض. وهي نفسها التي تحدث. بينما المحل الحامل لها أزلي، وأبدي. وأزلية هذا الحامل وأبديته لا تعنيان أنه لا علة له، فالعلة تنقل الموجودات من القوة إلى

<sup>(</sup>١) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ص ٢١٨.

<sup>(</sup>٣) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٢٤٢.

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه، ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>٥) المرجع نفسه، ص ٢٣٢.

Aristote, La Métaphysique, tome I, P 28, et tome II, P 631. :15

الفعيل، وهذا معنى الحدوث، ومن الفعيل إلى القيوة، وهذا هيو معنى العيدم أو الفناء.

#### ه ـ خلاصة:

إذا كانت مسألة أبدية العالم فرعاً لمسألة قدمه، تجري فيها البراهين نفسها التي قررها الفلاسفة، والردود نفسها التي أوردها المليّنون، من إلحاق الإيجاد والإعدام بإرادة الله القادر المختار، الذي بقدرته يحدث العدم كما يحدث الوجود، فإن الفرق بين المسألتين يبقى جوهرياً. فالعالم بنظر المليّين محدث، ومن قال بقدمه فهو كافر. لكنهم يجوزون أبديته، وإن قالوا بأن له آخراً. وفي هذه النقطة انتقدهم ابن رشد، بأن من يضع للعالم مبدأ، فالأولى به أن يضع له منتهى.



# الفصل الثالث صدور العالم عن المبدأ الأول

#### ١ ــ مقدمة:

إذا كنان العالم حنادثاً بنظر المليّين، فالله محندثه ومنوجده. والإحتداث هنا بمعنى الخلق، فالله خالق كل شيء من لا شيء. والدّهرية(١) وحدهم ينفون وجنود الخالق(٢).

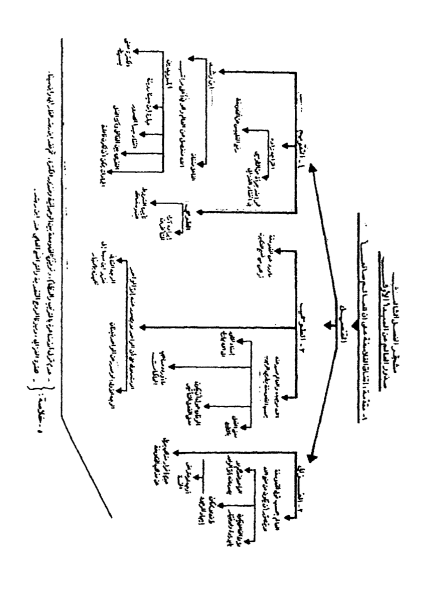
أما الفلاسفة، فقد اتفقوا على أن للعالم صانعاً، وأن الله صانعه وفاعله. وقد يبدو للناظر في هذه المسألة للوهلة الأولى، أنها تتعلق بموضوع الصفات الإلهية، لا سيما عند الحديث عن فعل الله، من حيث كونه صانعاً وفاعلاً ومريداً. لكنما المقصود بالفعل تبيان حقيقة المفعول، أو المعلول، أي العالم أكثر من إظهار حقيقة الفاعل، وإن كان الكلام في المفعول يستلزم الكلام في الفاعل حتماً، فما هو رأي الغزالي، والعلوسي، والخواجه زاده؟ ثم ما هو موقف ابن رشد منهم في هذه المسألة؟

## ٢ ـــ الغزالي:

اتفقت الفلاسفة على أن للعالم صانعاً وفاعلاً، وأن الله صانعه وفاعله. لكن هذا القول هنو تلبيس على أصلهم، لأنه بحسب أصلهم لا يتصبور أن يكون العالم من صنع الله وفعله، وذلك من ثلاثة أوجه:

<sup>(</sup>١) را: الطوسي، الذخيرة، فهرس الأعلام والفرق.

<sup>(</sup>٢) الغزالي، المنقذ من الضلال (بيروت، ١٩٥٩)، ص ١٩.



## (أ) الفاعل بالإرادة والعلم والاختيار:

الفاعل هو من يصدر عنه الفعل بإرادته وعلمه واختياره. وعند الفلاسفة العالم لازم من الله لـزوم المعلول من العلة، كالـظل من الشخص، والنـور من الشمس، وهو لزوم ضروري، وليس هذا من الفعل في شيء، إذ لا يجوز أن يسمى كل سبب بأي وجه كان فاعـلا، ولا كل مسبب مفعـولا، وإلا أصبحت الجمادات فـاعلة، ولا تسمى فاعلة إلا بالاستعارة. وقسمة الفعل إلى فعل بالطبع وفعل بالإرادة باطل، لان الفعل يتضمن الإرادة ضرورة. والفعل بالطبع يسمى فعـلا مجازاً، وتسمية الفاعـل فاعلاً عن طريق اللغة هـو مجاز أيضاً، لأن من ألقى إنساناً في النار فمات، كان هو القاتل دون النار.

والخلاصة أنه إذا لم يكن الله مريداً ولا مختاراً، لم يكن صانعاً ولا فاعلاً إلاً مجازاً. ولا يكفي أن يكون سبباً لوجود العالم ليكون فاعلاً له، لأن المعني بالفعل ما يصدر عن الإرادة حقيقة (١).

#### (ب) إيجاد الموجود:

الفعل عبارة عن الإحداث، أي إخراج الشيء من العدم إلى الوجود، والعالم عند الفلاسفة قديم، أي موجود أزلاً. والموجود لا يمكن إيجاده، فكيف يكون العالم فعلاً لله؟

وقول الفلاسفة بأن الإيجاد لا يكون إلا لموجود، وهو عبارة عن نسبة الفاعل المموجد إلى المفعول الموجد، يجاب عليه أن الفعل يتعلق بالفاعل من حيث الحدوث، أي الخروج من العدم إلى الوجود. فالوجود غير المسبوق بالعدم، لا يصلح أن يكون فعل الفاعل. ويجوز كون العلة والمعلول حادثين أو قديمين، لكن معلول العلة ليس فعلاً، ولا يسمى فعلاً إلا بالمجاز والاستعارة. فحركة الماء بالإصبع لا تجعل الإصبع فاعلاً، لأن الفاعل ذو الإصبع، وهو المريد. وإن كان الفلاسفة لا يعنون بكون العالم فعلاً إلا كونه معلولاً بالنسبة إلى الله، فقد ظهر أن

<sup>(</sup>١) را: الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ٨٩ - ٩٣.

الله ليس فاعلاً عندهم تحقيقاً، إنما يطلق عليه اسم الفاعل مجازاً(١).

(ج) صدور الواحد عن الواحد:

قالت الفلاسفة إن الواحد لا يصدر عنه إلاّ شيء واحد. ولما كان العالم مركباً من مختلفات، فلا يتصوّر أن يكون فعلاً لله بموجب أصلهم.

وأسباب الكثرة كما يقول الفلاسفة، هي إما اختلاف القوى الفاعلة، أو اختلاف المواد، أو اختلاف الآلات. وكل هذه الأسباب محالة على الله تعالى، فبقي أن تكون الكثرة صادرة منه بطريق توسط العقل المجرد الأول، الذي يعرف نفسه ويعرف مبدأه، فيلزم عن وجوده ثلاثة أمور: عقل ثان، ونفس الفلك الأقصى، وجرمه. وعن العقل الثاني صدر العقل الثالث، وهكذا حتى العقل العاشر، العقل الفعال الذي يلزم عنه حشو فلك القمر، وهي المادة القابلة للكون والفساد. وكل عقل، يصدر عنه عقل آخر من حيث أنه يعقل مبدأه؛ ونفس، من حيث أنه يعقل نفسه؛ وجرم فلك، من حيث أنه ممكن الوجود (٢).

طريقة الصدور هذه، بنظر الغزالي، عبارة عن تحكمات وظلمات لوحكاها الإنسان عن منام رآه لاستدل بها على سوه مزاجه. والاعتراض عليها من خمسة أوجه (۲):

- الأول: إن كنان في ممكن الوجنود كثرة، لأن إمكنائه غير وجنوده، ففي واجب الوجود كثرة أيضاً، لأن وجوبه غير وجوده.
- الثاني: المعلول الأول، إن كان عقله نفسه، وعقله غيره، عين ذاته، فلا
   كثرة فيه. وإن كان غيره، ففي الأول الذي يعقل نفسه ويعقل غيره كثرة. والقول بأن
   الأول لا يعقل إلا ذاته هو مذهب شنيع هجره ابن سينا وسائر المحققين.
- ♦ الشالث: عقل المعلول الأول ذات نفسه، هل هـوعين ذاته أوغيـره؟ فإن كان عينه، فهو محال، لأن العلم غيـر المعلوم. وإن كان غيـره، فليكن كذلـك في المبدأ الأول، فيلزم منه كثرة.

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ص٩٣ ــ ٩٧.

<sup>(</sup>۲) را: الغزالي، مقاصد الفلاسفة، ص ۲۸۸ \_ ۲۹۹.

<sup>(</sup>٣) را: الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ١٠١ ــ ١٠٩.

- السرابع: إن المعلول الأول لا يكفي فيه تثليث. فإن جرم السماء الأول يلزم عند الفلاسفة من معنى واحد، من ذات المبدأ. وفيه تركيب من وجوه، أحدها أن الفلك الأقصى انقسم إلى نقطتين هما القطبان. فإن كانت جميع أجزاء الفلك الأقصى متشابهة، فلِمَ لـزم تعيّن نقطتين من بين سائر النقط لتكونا قطبين؟ وإن كانت الأجزاء مختلفة، فما مبدأ تلك الاختلافات، والجرم الأقصى لا يصدر إلاً من معنى واحد بسيط؟
- المخامس: ما الفرق بين من يقول: إن كون المعلول الأول ممكن الوجود، اقتضى وجود جرم الفلك الأقصى منه، وإن عقله نفسه اقتضى وجود نفس الفلك منه، وإن عقله المبدأ الأول اقتضى وجود عقل منه؛ وبين قائل، عرف وجود إنسان غائب وأنه ممكن الوجود وأنه يعقل نفسه وصانعه فقال: يلزم من كونه ممكن الوجود وجود فلك!... إلخ. وهذا ما لا يقنع به مجنون.

وينتهي الغزالي بعد هذه الاعتراضات على مبدأ الصدور، إلى التنصَّل من إقرار مذهب بدل مذهب الفلاسفة. يقول: «نحن لم نخض في هذا الكتاب خوض ممهِّد، وإنما غرضنا أن نشوَّش دعاويهم وقد حصل ((). ثم يعتبر البحث في كيفية صدور الفعل من الله بالإرادة، طمعاً في غير مطمع. فلا مانع أن يقال: «المبدأ الأول عالم قادر مريد، يفعل ما يشاء ويحكم ما يسريد، يخلق المختلفسات والمتجانسات كما يريد، وعلى ما يريد»(().

## ٣ ــ الطوسي(٣):

الفلاسفة يطلقون اسم الفاعل والصانع على الله، إما خطأ أو مجازاً، لأن الله عندهم ليس مريداً مختاراً، بل موجباً. ولأن العالم صدر عنه يطريق الوجوب، كالسخونة عن النار، والرطوبة عن الماء. وهم يشبهون الفاعل بالعلّة، والمفعول بالمعلول.

<sup>(</sup>١) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ص ١٠٩.

 <sup>(</sup>٣) را: الطوسي، الذخيرة، ق (٣٢ ــ ب) – (٣٩ ـ ب)

وقد رفض الفلاسفة اختصاص الفعل بما يكون بالإرادة والاختيار، حتى لا يكون القول دفعل بالاختيار لا بالاختيار». لا يكون القول دفعل بالاختيار لا بالاختيار». أو يكون القول دفعل بالاختيار، تكراراً بمشابة القول دفعل بالاختيار بالاختيار». لكن التناقض غير لازم، لأن لفظ دفعل، لم يستعمل بالمعنى المطلق، بل بالمعنى الجزئي المجازي، كما في قول الله تعالى: ﴿فَوَجَدَا فِيْهَا جِدَاراً يُرِيسُدُ أَنْ يُنْقَضُ ﴾ (١). واستعمال لفظ الفعل فيما ليس بالإرادة شائع في كلام العرب، لكن ذلك كله يحمل على المجاز لا الحقيقة، فيقال: دقطع السكين، و دقتل السيف، والحقيقة أن فاعل القطع ليس السكين، بل الشخص الذي يستعمله.

وإذا قصد الفلاسفة بمعنى الفعل التسأثير، دون التخصيص بسالإرادة، أو التعميم بشمول صفات الآلات والشروط، فالطوسي يرحب بالوفاق معهم (٢)، سيما إن أريد بالتأثير إيجاد الأثر بالاختيار. وما أورده صاحب المحاكمات، من أن معنى التأثير استتباع المؤثر له وتعلقه به، بحيث لو انعدم المؤثر انعدم، لا يغني من الحق شيئاً، لتحقق هذا التعلق في جميع العلل، تامة كانت أو ناقصة.

أما إثبات الإرادة والاختيار لله تعالى، بمعنى أنه إن شاء فعل وإن لم يشا لم يفعل، وأن مقدم الشرطية الأولى دائم الموقوع ومقدم الثانية دائم الملاوقوع، فيكون الله فاعل العالم على الحقيقة؛ فهو كملام لا تحقيق له بنظر الطوسي، لأن ما يقع بالإرادة والاختيار، هو ما يصح وجوده وعدمه بالنظر إلى ذات الفاعل. كما أن متعلق الإرادة يجب أن يكون حادثاً، وعالم الفلاسفة قديم.

ثم إن إسناد المخلق والصنع إلى الله على زعم الفلاسفة مجازي، طالما أنه تعالى ليس فاعلاً للعالم كله، بل لجزء واحد منه، هو العقل الأول. وقد صدر من العقل الأول عقل ثان، ومن الثاني ثالث، وهكذا حتى العقل العاشر، أو العقل الفعال، الذي هو المبدأ الفياض، الذي فاضت منه العنصريات ونفوسها، بواسطة استعدادات تحصل لها بسبب الحركات الفلكية.

<sup>(</sup>١) سورة الكهف ١٨، ٧٧ ك.

<sup>(</sup>٢) الطوسي، الذخيرة، ق (٣٣ ــ ب).

واستدل الفلاسفة على أن الواحد لا يصدر عنه إلَّا الواحد بوجهين(١):

(أ) لو صدر عن الواحد الحقيقي شيئان، لكان مصدراً لكل منهما. ولكانت مصدريته لهذا غير مصدريته لذاك. والمصدريتان، إن كانت كل منهما عين ذات الواحد، يصبح له حقيقتان متغايرتان، فيكون الواحد اثنين، وهو محال. وإن كانت كل مصدريَّة منهما داخلة فيه، لزمه التركيب. وإن كانت كل منهما خارجة عنه، لزمه أن يكون مصدراً لكل من المصدريتين، فينتقبل الكلام إلى مصدريتي المصدريتين، حتى يلزم التسلسل. وأما إذا كان الصادر عن الواحد واحداً، فمصدريته عين الفاعل، فلا يلزم شيء من المحالات.

ويعترض الطوسي على هذا الوجه، بأن المصدرية أمر إضافي اعتباري، لا تحقق لها في الخارج. فلا ينافي تعددها الوحدة الحقيقية، ولا يلزم شيء من المحالات. وهي كالإضافات والسلوب، يتصف بها المبدأ الأول دون أن تدخل عليه كثرة وتعدداً.

فإن أريد بالمصدرية خصوصية تكون للفاعل مع أثره، ولا تكون له مع غيره، حتى أن أثر الواحد إن كان واحداً، جاز أن تكون تلك الخصوصية بحسب ذات الفاعل، فذلك مسلم لدى الطوسي(٢)، طالما أريد بالغير ما ليس أثراً للفاعل مطلقاً. أما إن أريد بالخصوصية مطلق الخصوصية التي تشرتب عليها صحة صدور الأثر عن الفاعل، فلا مانع أن يكون للواحد بحسب ذاته خصوصية مع شيئين، يصدر عنه بسببها مجموعهما. وإذا اعترف الفلاسفة بجواز صدور شيئين من المواحد، أحدهما بحسب ذاته، والأخر باعتبار صدور الأول عنه، صار قولهم «الواحد لا يصدر عنه إلا الواحد، ضائعاً.

(ب) لو صدر عن الواحد (آ) و (ب) ، لكنان مصدراً لـ (آ) ولما ليس (آ) .
 وهـذا تناقض، لأن نقيض صدور (آ) هو لا صدور (آ) كأن يقال: صدر من النار

الطوسى، الذخيرة، ق (٣٥ ــ أ).

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ق (٣٦ - أ).

التسخين ولم يصدر منها التسخين. أو يقال: لو صدر عن الواحد «آ» و «ب» من جهة واحدة، صدق قولنا صدر عنه «آ» ولم يصدر عنه «آ» من الجهة الواحدة. لأنه حيث صدر عنه «ب» الذي هو غير «آ»، يصدق أنه لم يصدر عنه «آ» من تلك الجهة، فيصدق أنه صدر عنه «آ» ولم يصدر عنه «آ» من جهة واحدة، وهما متناقضان.

هذا التقرير هو الذي اختاره ابن سينا ( $^{\circ}$ )، وكتبه إلى تلميذه بهمنيار ( $^{\circ}$ )، والاعتراض عليه أن الشرطية كاذبة، لأن اللازم من صدور « $^{\circ}$ » ليس أنه لم يصدر عنه ما ليس « $^{\circ}$ » وليس فيه تناقض. فالمطلقتان لا تتناقضان كما عرف في المناطق ( $^{\circ}$ ).

ثم إن كلام الفلاسفة في هذا المطلب(٣)، كيفما نظر فيه المتأمل يتبين له وجوه من الفساد. حتى أن من كسان دأبه السلب عنهم اعتبرف بورود كثير من الاعتبراضات عليهم. كما أن حصرهم جهات تعدد المعلول الأول في شلاث(٤)، يوضح أن ما أوردوه في هذا المقام أوهن من نسج العنكبوت، فكيف وقد بني عليه أهول الأمور وأعظمها، وهو بناء السماوات والأرضين(٥).

#### ٤ ــ تقويم:

لقـد اختلفت منهجية اليطوسي فعلاً عن منهجيـة الغـزالي في هـذا الفصـل. صحيح أن النقاط الأساسية التي طرحها الغزالي تناولها الطوسي أيضـاً، مثل المعنى

<sup>(</sup>١) را: الطوسي، الذخيرة، فهرس الأعلام والفرق.

 <sup>(</sup>۲) يقول سعدي جلبي أنه لا وجه لمنع التناقض.
 را: الذخيرة، ق (۳۷ ـــ ب)، الهامش.

<sup>(</sup>٣) صدور الواحد عن الواحد.

 <sup>(</sup>٤) وهي بنظر الطوسي أكثر من ذلك بكثير، مثل: إن له ذاتاً، وإمكاناً، ووجوباً بالغير، ووجوداً منه، وتعقلاً لذاته، ولفاعله، ولمعلوماته... إلخ.

<sup>(</sup>٥) را: الذخيرة، ق (٣٩\_1).

<sup>(\*)</sup> عن عدم تناقض المطلقات، را: ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، القسم الأول (القاهرة، ١٩٦٠)، ص ٣٥٣ ــ ٣٥٨.

الحقيقي أو المجازي للفعل، والفرق بين الضاعسل والعلة والمفعول والمعلول، ووجوب كون الفاعل مختاراً؛ لكن النسق مختلف والطريقة جديدة.

الجديد عند الطوسي، إضافة لعدم تتبعه لأفكار الغزالي، إبراده آراء المتأخرين والرد عليها. فهو ينتقد صاحب المحاكمات الذي قال إن معنى الفعل التأثير، بأن كلامه لا يغني من الحق شيئاً. ويستشهد بالرازي الذي انتقد الفلاسفة لسوء استعمالهم لآلة المنطق<sup>(۱)</sup>. ثم يجادل شارح الإشارات، نصير الدين الطوسي، الذي تارة يعجب من ابن سينا لاستعماله المقدمة القائلة بأن الأشرف يصدر من الأشرف، وهي مقدمة خطابية، وتارة يحاول ردَّ الكلام في مسألة عدم صدور الكثرة من الواحد إلى البرهان<sup>(۲)</sup>.

أما مسألة والواحد لا يصدر عنه إلا الواحده، التي جعلها الغزالي وجها ثالثاً من وجوه بيان التلبيس على أصل الفلاسفة (٣)، فقد رأى فيها الطوسي معلباً جليلًا(١)، فبحثها مطولاً في القسم الثاني من الفصل. وانطلاقاً من تميز الطوسي عن الغزالي في هذه المسألة، وتأييده المشروط للفلاسفة في بعض القضايا(٥)، يمكن البحث عن أوجه التقارب مع الخواجه زاده، الذي بحث هذه المسألة في فصل خاص (١)، أورد فيه ما أورده الطوسي، كالتقرير الذي اختاره ابن سينا وكتبه إلى تلميذه بهمنيار، وكقول الرازي ووالعجب ممن يفني عمسره في تعليم الآلة العاصمة عن الغلط وتعلّمها، ثم إذا جاء إلى هذا المطلب الأشرف أعرض عن

<sup>(</sup>١) الطوسي، الذخيرة، ق (٣٧ ــ ب).

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ق (٣٨ ـ أ).

<sup>(</sup>٣) إذ بحسب أصلهم على رأي الغزالي، لا يتصور أن يكون العالم من صنع الله وفعله.

<sup>(</sup>٤) را: اللخيرة، ق (٣٥ ـ أ).

<sup>(</sup>٥) مثل: وإن أردتم بالغير، في قولكم يجب للفناعل مع أثره خصوصية ليست له مع غيره، ما ليس أثره مطلقاً، أو بالخصوصية خصوصية جزئية معينة، فهو مسلم. . . ». الذخيرة، قو (٣٦ - ب).

 <sup>(</sup>٦) تهافت الخواجه زاده، الفصل الرابع.

استعمالها...ه(١).

هنا تجدرالإشارة إلى أن الخواجه زاده كان أكثر جرأة من العلوسي في نقده الغزالي. ففي الفصل الخامس (٢)، المتعلق بكيفية صدور العالم عن المبدأ الأول، يورد الخواجه زاده جميع الموجوه التي ذكرها الغزالي في الاعتراض على صدور الكثرة عن المبدأ الأول. ثم يردّ على الغزالي، فيعتبر أن كلامه من أن في واجب الوجود كثرة لأن وجوبه غير وجوده مع غير موجّه، لأن الوجود الذي يدّعي كون الوجوب نفسه هو وجوده الخاص، المخالف بالحقيقة لسائر الوجودات. ولا نسلم أنه يمكن إثباته مع نفي الوجوب هو الوجود المعلق (٢).

كما أن ما ذكره الغزالي في تلبيس قول الحكماء في الفاعل والصانع، ليس بنظر الخواجه رداً لمذهبهم، ولا إبطالاً لمعتقدهم، بل نزاع معهم في أمر لفظي. يقول عن الغزالي: «وغاية ما يرجع إليه كلامه، ومنتهى مقصده ومرامه، ادعاء التلبيس عليهم. ولهم أن يقولوا: نريد بالفاعل المؤثر مطلقاً، بأي وجه كان، بإرادة أو بغير إرادة. وبالفعل، الأثر تارة والتأثير أخرى. . . وأي حاجة لنا إلى التلبيس في معتقدنا؟ فإنا نصرح جهاراً بأن المبدأ الأول موجب لا مختار، وأن العالم قديم لا محدث، بل ندَّعي . . . أن الاختيار . . . الذي يقول به المتكلمون نقص لا يليق بجناب كبريائهه(٤).

أما نقد الخواجه للغزالي، فلا يعني أنه يلتقي مع الفلاسفة في مقدماتهم وما ينتج عنها. وهو ملتزم في النهاية بما يقرره المتكلمون من أحكام، شأنه في ذلك شأن الطوسي. يظهر ذلك عند مقابلة أبحاثهما بأبحاث ابن رشد. فما هو قول

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، الصفحات ٥٧ سـ ٥٥.

<sup>(</sup>٢) نفسه، ص ٥٩.

<sup>(</sup>٣) الخواجه زاده، تهافت الفلاسفة، ص ٦٦.

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه، ص ٧٧.

ابن رشد في كيفيّة صدور العالم عن المبدأ الأول؟ وهل الله بنظره فاعلى العالم وصائعه بالإزادة والاختيار؟

أجاب ابن رشد عن السؤال الثاني، بأن الفاعل صنفان:

- ـ صنف يفعل شيئاً واحداً، كالحرارة تفعل الحرارة.
- وصنف يفعل الشيء ويفعل ضده، وهو الفاعل المختار المريد. «والفاعل الأول سبحانه منزَّه عن الوصف بناحد هذين الفعلين، على الجهة التي يتوصف بها الكائن الفاسد عند الفلاسفة. وذلك أن المختار والمريد هو الذي ينقصه المراد، والله سبحانه لا ينقصه شيء يريده (١). فهل يكون الله فاعلاً بالطبع؟

الباري كما يرى ابن رشد، منفصل عن العالم. فليس هو فاعلاً لا بالسطيع ولا بالاختيار، بمعنى الفاعل الذي في الشاهد. وبل هو فاعل هذه الأسباب<sup>(۲)</sup>، مخرج الكل من العدم إلى الوجود، وحافظة على وجبه أتم وأشرف مما هو في الفاعلات المشاهلة. . . وهوضرورة مريد مختيار في أعلى مراتب المبريدين المختيارين، إذ لا يلحقيه النقص الذي يلحق المسريد في الشياهيد، وهيذا هو نص كيلام الحكيم، (۲). والفلاسفة لا يقولون إن الله ليس مريداً بإطلاق، إنها يقولون إنه ليس مريداً بإطلاق، إنها يقولون إنه ليس مريداً بالإرادة الإنسانية.

أما الجمادات، فيمكن أن تكون فاعلة. واحتجاج الغزالي على ذلك وبأن الجماد لا يسمى فاعلاً، فكذب. لأن الجماد إذا نفي عنه الفعل فإنما ينفى عنه الفعل الذي يكون عن العقل والإرادة، لا الفعل المطلق (1)، كالنار مشلاً، فإنها

<sup>(1)</sup> ابن رشد، تهافت التهافت، ص ۲۵۲.

أي الأسباب الأربعة: المادي، الصوري، الفاعل، والغائي.
 را: .26 - Aristote, La Métaphysique, tome I, P 21

<sup>(</sup>٣) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٢٥٥. قا: Aristote, La Métaphysique, tome II, P 683.

<sup>(</sup>٤) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ۲٦٠.

تقلب المحروقات ناراً، أي تخرجها عن شيء هي فيه بالقوة، إلى الفعل. فالجماد يكون فاعلاً بالحقيقة عندما يخرج غيره من القوة إلى الفعل، ولا يكون فاعلاً بالمجاز إلا إذا شبه بالمريد، أي أن «يراد به أنه يفعل فعل المريد. . . وهذا بين، ولذلك قال العلماء في قوله تعالى: ﴿جِدَاراً يُرِيدُ أَنْ يَنْقَضُ ﴾ إنه استعارة»(١).

والطوسي يلتقي في هذا مع ابن رشد، فقد استعمل نفس المشال، وقال إن «الإرادة والطلب لا يتصوران إلا ممن له العلم» (٢).

ورداً على قول الغزالي وفإن من ألقى إنساناً في نار فمات يقال: هو القاتل دون الناره<sup>(۲)</sup>، يفرق ابن رشد بين حالتين مختلفتين: حالة تكون النار فيها آلة للقتل، والفاعل بالحقيقة هو القاتل بها. وحالة تكون النار فيها فاعلاً بالحقيقة، لأن ومن أحرقته النار من غير أن يكون لإنسان في ذلك اختيار، ليس يقول أحد أنه أحرقته النار مجازاً و<sup>(2)</sup>.

وأجاب ابن رشد عن السؤال الأول، أي كيفية صدور العالم عن الواحد، بأن الكثرة لا توجد عن الواحد من قبل المواد، لأنه لا مواد معه. ولا من قبل الآلة، ولا آلة معه. «فلم يبق إلا أن يكون من قبل التوسَّط، بأن يصدر عنه أولاً واحد، وعن ذلك الواحد واحد فتوجد الكثرة»(٥). لكن هذا الرأي في الصدور هورأي ألاطون(٦) كما يقول ابن رشد. «وأما المشهور، فهو ضد هذا، وهو أن الواحد الأول، صدر عنه صدوراً أولاً جميع الموجودات المتغايرة»(٧). ثم صدر عن البسيط

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ص ٢٦١.

<sup>(</sup>٢) الطوسي، الذخيرة، ق (٣٣ ـ. ١).

<sup>(</sup>۲) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ۹۲.

<sup>(</sup>٤) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٢٦٩.

<sup>(</sup>٥) المرجع نفسه، ص ٢٩٠.

Platon, Time'e, par E. Chambry (G. F. Paris, 1969), P 410 - 415. : (7)

<sup>(</sup>V) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ۲۹۵.

البسيط، وصدر المركب من الأجسام البسيطة، والتركيب يكون من قبل الأجرام السماوية (١).

فابن رشد ينتقد مبدأ الصدور بحسب فلاسفة الإسلام المتأخرين، الفارابي وابن سينا<sup>(۲)</sup>. ومعطي الوجود على رأي أرسطو هو واحد لا كثرة فيه، وهو إنما يعطي معنى واحداً بذاته. وهذه الوحدة تتنزع على الموجودات بحسب طبائعها، وتترقى كلها إلى الوحدة الأولى، كما تحصل الحرارة التي في الأشياء الحارة عن الحار الأول، الذي هو النار، والواحد هو سبب الوحدة من جهة، وسبب الكثرة من جهة (۲). «وإذا كان ذلك كذلك، فبين أن ههنا موجوداً واحداً تفيض منه قوة واحدة، بها توجد جميع الموجودات» (٤).

أما عبارة وممكن الوجود من ذاته، واجب من غيره»، التي استنبطها ابن سينا لإيجاد مخرج لصدور الكثرة عن الوحدة، وفهي عبارة رديثة» (٥) بنظر ابن رشد (١). لأن الكثرة موجودة في العلة والمعلول، أي في الموجودات التي فيها كثرة بالقوة تظهر في المعلول، فيصدر عنه معلولات كثيرة. ووليس يلزم من سريان القوة

<sup>(</sup>١) را: ابن رشد، تلخيص ما بعد الطبيعة، ص ١٤٩.

 <sup>(</sup>٢) اتُّهم ابن رشد ابن سينا بأنه هو وغيره قمد وغيروا صدهب القوم في العلم الإلّهي حتى صمار ظنياً و (تهافت التهافت، ص ٣١٠).

وعن طريقة الصدور عند الفارابي وابن سينا، را:

\_ الفارابي، كتاب آراء أهل المدينة الفاضلة، (المطبعة الكاثوليكية، بيروت، ١٩٥٩)، ص ٤٤.

ــــــ ابن سينا، الشفاء، الإلهيات، ج ٢ (القاهرة، ١٩٦٠)، ص ٤٠٢ -- ٤٠٩.

<sup>-</sup> Aristote, La Métaphysique, tome II, P 697 - 698. : (7)

Aristote, physique, par Henri Carteron (Paris, 1961), tome II, P 122.

<sup>(</sup>٤) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ۲۹۰.

<sup>(</sup>٥) المرجع نفسه، ص ٣٢٩.

<sup>(</sup>٦) بنظر أبن رشد، كل ما هو موجود من غيره فليس له من نفسه إلا العدم.

الواحدة في أشياء كثيرة أن يكون في تلك القوة كثرة»(١١). والمصنوع السواحد الذي في الشاهد إنما يصنعه صانع واحد، أما العالم بكل ما فيه، فالله خالقه وممسكه وحافظه(٢).

ولو فسر الفلاسفة وجود الكثرة بأن «المعلول الأول فيه كشرة» ولا بد وأن كل كثرة إنما يكون منها واحد، بوحدانية اقتضت أن ترجع الكثرة إلى الواحد، وأن تلك الوحدانية التي صارت بها الكثرة واحداً هي معنى بسيط، صدرت عن واحد مفرد بسيط» (٢)، لصارت القضية القائلة بأن الواحد لا يصدر عنه إلا الواحد صادقة، ولكانت القضية القائلة بأن الواحد يصدر عنه كثرة، صادقة أيضاً.

#### ه ـ خلاصة:

الله تعالى واحد. والعالم (كل ما سوى الله) فيه كثرة وتعدُّد. فكيف صدرت الكثرة عن الواحد؟

اعتقد الأشاعرة أن ذات الله هي الفاعلة لجميع الموجودات بهلا واسطة، والعالمة لها بعلم غير متناه. ثم وضعوا الموجودات جميعها جائزة، ولم يروا فيها ترتيباً ولا نظاماً. واعتقدوا أن كل موجود يمكن أن يكون بخلاف ما هو عليه. وقد نفوا الأفعال الصادرة عن الأمور الطبيعية وقالوا: إنها وتظهر مقترنة بالحي الذي في الشاهد وإنما فاعلها الحي الذي في الغائبه(٤). وانتهوا إلى القول بعدم كون شيء من شيء، فهم يضعون أن الكل حادث من لا شيء وأن الله خالق كل شيء بإراته واختياره(٥).

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ص ٣٧٧.

<sup>(</sup>٢) ﴿إِنَّ اللَّهُ يُمْسِكُ السَّمنوَاتِ وَالْأَرْضَ أَنْ تَزُولاً. . . ﴾. فاطر ٣٥، ٤١ ك.

<sup>(</sup>٣) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٤٠٢. قا: .802 - 479 Aristote, La Métaphysique, P

<sup>(</sup>٤) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٣٦٠.

<sup>(</sup>٥) را: ــ المرجع نفسه، ص ٣٥٧ ــ ٣٦٠.

الغزالي، الاقتصاد في الاعتقاد، ص ١٦٨.

وتوقف الفلاسفة المسلمون عند مسألة الكثرة، فحاولوا التوفيق بين وحدانية الله وصدور الكثرة عنها، وبين قلرة الله وإرادته واختياره من جهة، ووجوب الكون والنظام من جهة ثانية. وابتدعوا طريقة صدور الكثرة عن المواحد، المرتكزة على تعقلات المعلولات المجردة الأول لمبدئها ولنفسها، والتي قال عنها الغزالي إنها وتحكمات، وهي على التحقيق ظلمات فوق ظلمات، لوحكاه الإنسان من منام رآه لاستدل به على سوء مزاجه (۱).

ابن رشد انتقد الفارابي وابن سينا، ولأنهما أول من قال هذه الخرافات، فقلدهما الناس ونسبوا هذا القول إلى الفلاسفة (٢٠٠٠). لكن هذه الأقوال ليست تبلغ من عدم الإقناع المبلغ الذي ذكره الغنزالي. وكثيراً ما يردد ابن رشد أن الغزالي أعظم مقاماً من الذي قاله، وربما اضطره أهل زمانه لأن يقول ما قال، ولا سيما حين يُطالب بتبيان الحق بعد إبطاله مذهب الفلاسفة فيجيب: ونحن لم نخض في هذا الكتاب خوض ممهد، وإنما غرضنا أن نشوش دعاويهم وقد حصل (٣٠٠).

وقد ردَّ ابن رشد بأن هذا الغرض لا يليق بالغزالي. «وهي هفوة من هفوات العالم، فإن العالم بما هو عالم، إنما قصده طلب الحق لا إيقاع الشكوك وتحييس العقول»(٤).

وفي هذا الرد منحى أخلاقي رفيع، هو من متطلبات الروح العلمية النقدية، التي لا يكون غرضها كشف نواقص الآخرين، بل إظهار الحق بنزاهة وتجرد.

يضاف إلى ميزة الروح النقدية عند ابن رشد، ميزة التواضع العلمي، وعدم التشبث بالمتطلبات العقلية حيث لا تصح. فقول الغزالي «إن كل ما قصرت عن إدراكه العقول الإنسانية، فواجب أن نرجع فيه إلى الشرع، حق. وذلك أن العلم

<sup>(</sup>١) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ١٠١.

<sup>(</sup>۲) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ۳۹۷.

<sup>(</sup>٣) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٤) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٤١٣.

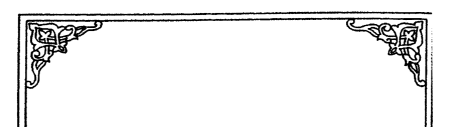
المتلقى من قبل الوحي إنما جاء متمماً لعلوم العقل. أعني، أن كل ما عجز عنه العقل أفاده الله تعالى للإنسان»(١).

هنا تصح المقايسة مع علاء الدين الطوسي، الذي ختم بحثه في كيفية صدور العالم بقوله: «والحق أن التصدي للاطلاع على كنه كيفية إيجاد الله تعالى للمالم، خوض في لجّة ضامرة لا يبدو ساحلها، ولا ينجو داخلها، لا سيما بمجرد نظر العقل. فعلى العاقل أن لا يتجاوز ما تحقق من متين النقل؛ أو تيقن من براهين العقل. . . ه(٢).

\* \* \*

ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٤١٢.

الطوسي، الذخيرة، ق (٣٩ ــ ب).

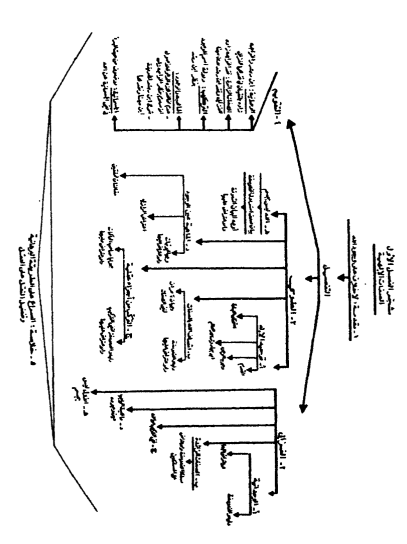


# الباب الثاني السلسة

الفصل الأول : الصفات الإلهية.

• الفصل الثاني: معرفة الله للجزئيات.





# الفصل الأول الصفات الإلّــهية

#### ۱ \_ مقدمة:

لا خلاف بين الفلاسفة والمليّين على وجود الله، فهو لا ينكر وجوده إلا الدهرية كما يقول الطوسي، والغزالي(١). وهم وإن اختلفوا في نسبة العالم إلى الصانع، من حيث القدم والحدوث، ومن حيث كونه صانعاً حقيقة أو مجازاً، فإنهم يثبتون وجود الباري رغم اختلاف الأدلة عليه.

فالمليون، أو أهل الحق كما يسميهم الغزالي (٢)، يقولون بحدوث العالم، وبأنه لا يوجد بنفسه، فلزم احتياجه إلى الصائع. أما الفلاسفة فيقولون بقدم العالم، وباحتياجه مع ذلك إلى صانع يصنعه، ويعنون به المبدأ الأول أو العلة الأولى، ويستدلون عليه باستحالة تسلسل العلل إلى غير النهاية.

وهذا الاستدلال متناقض بنظر الغزالي (٣)، لأن من يجوِّز حوادث لا نهاية لها لا يتمكن من إنكار علل لا نهاية لها. وليس المسطلوب هنا إظهسار العجز عن الاستدلال على وجود العسانع، طالما أثبت الجميع وجوده. فالله موجود، وكل موجود متميَّز عن غيره بصفاته. وأهم صفات الله الوحدانية. وتوحيده يستدعي نفي الكثرة والتركيب والجسميَّة عنه. لـذا، وإن تمَّ الإجماع على إثبات الوجود فقد

<sup>(</sup>١) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ١١٠، والطوسي، اللخيرة، ق (٣٩ ــ ب.).

<sup>(</sup>٢) الغزالي، المنقد من الضلال، ص ١٦٦ وتهافت الفلاسفة.

<sup>(</sup>٣) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ١١٤.

حصل الخلاف في الصفات الإلسهية، إذ أثبتها المليّون ونفاها الفلاسفة لتعارضها مع مبدأ التوحيد. فكيف التوفيق بين وحدانية الله وتعدد صفاته؟

#### ٢ ـ الغزالي:

أهم النقاط التي دار الصراع حولها بين الغزالي والفلاسفة في هذا الموضوع خمس:

- (أ) الله واحد.
- (ب) ليس له صفات زائدة على ذاته.
- (ج) لا يشارك غيره في فصل أو جنس.
  - ( د ) ماهيته عين وجوده.
    - (هـ) أنه ليس بجسم.
      - (أ) الوحدانية<sup>(١)</sup>:

الله واحد، وهو واجب الوجود. وللفلاسفة على وحدانيته دليلان:

● الأول: لو كانا اثنين، لكان وجوب الوجود مقولاً على كل واحد منهما. ووجوب أحدهما، إن كان له لذاته، لا يكون معه الآخر واجباً. وإن كان له لعله، فإنه يكون معلولاً. والمقصود بواجب الوجود ما لا عله له، فلا بد لواجب الوجود أن يكون واحداً.

والاعتراض على هذا الدليل أن التقسيم خطأ، ولأنه لِمَ يستحيل ثبوت موجودين لا علة لهما، وليس أحدهما علة للآخر؟... وأي معنى لقول القائل: إن ما لا علة له، لا علة له لذاته أو لعلة؟ إذ قولنا لا علّة له سلب محض، والسلب المحض لا يكون له سبب، ولا يقال فيه إنه لذاته أو لا لذاته (٢).

<sup>(</sup>۱) را: الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ۱۱٦ ــ ۱۲۷. ومقاصد الفلاسفة، ص ۲۱۳. ــ ۱۲۷. ــ الغزالي، الاقتصاد في الاعتقاد، ص ۱۱۶ ــ ۱۱۸.

<sup>(</sup>۲) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ۱۱۷.

• الشاني: إذا فرض واجباً الوجود، لكانا متماثلين أو مختلفين. فإنا كانا متماثلين فلا يعقل التعدد والإثنينية، كالسوادين في مكان وزمان واحد، فإنهما سواد واحد، وإلا جاز في حق كل شخص أنه شخصان. وإن كانا مختلفين كانا مركبين، ومحال أن يكون واجب الوجود مركباً.

والاعتراض أن المتماثلين لا يتصور تغايىرهما. لكن هـذا النوع من التركيب ليس محالًا في المبدأ الأول، لأنه لا برهان عليه.

ثم إن الفلاسفة ينفون الكثرة عن الله من كل وجه. «ومع هذا فإنهم يقولون للباري «إنه مبدأ وأول، وموجود، وجوهنر، وواحد، وقليم، وباق، وعالم، وعقل وعاقل ومعقول، وفاعل وخالق، ومريد، وقادر، وحي، وعاشق ومعشوق، لذيه وملتذ، وجواد وخير محض. وزعموا أن كل ذلك عبارة عن معنى واحد لا كثرة فيه. وهذا من العجائب (١٠).

والعمدة في فهم مدهبهم ردّ هذه الأمور جميعاً إلى السلب والإضافة. فالباري أول بالإضافة إلى الموجودات بعده، ومبدأ بالإشارة إلى وجود غيره منه. وموجود بمعنى معلوم، وجوهر بمعنى سلب العدم آخراً. وواجب الوجود بمعنى أن لا علة له، وهو عقل بمعنى أنه بريء عن المادة، وعاقل لذاته، ومعقول من ذاته، وخالق وفاعل وبارىء بمعنى أن وجود غيره حاصل منه وتابع لوجوده، كما يتبع النور الشمس، والإسخان النار، وهو غير كاره لما يفيض عنه، وعالم بأن كماله في فيضان غيره منه، فيكون علمه علة فيضان كل شيء. وهو قادر بمعنى كونه فاصلا للمقدورات، ومريد بمعنى راض، فترجع الإرادة إلى القدرة، والقدرة إلى العلم، والعلم إلى الذات (٢). وهو حي بمعنى الفعال الدرّاك. وجواد إضافة إلى فعله وسلباً عن الغرض والحاجة، وخير محض، أي بريء عن النقص، وعاشق ومعشوق ولذيذ وملتذ بمعنى إدراك كماله الحاصل له.

<sup>(</sup>١) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ١٢١.

<sup>(</sup>٢) الغزالي، مقاصد الفلاسفة، ص ٢٤٠.

هذه هي أصول الوحدانية كما أوردها الغزالي، وهي الأساس في بحث باقي الصفات. لأن الموحدة لا تتحقق إلا بنفي الكثرة، أي بنفي الصفات المزائسدة والانقسام والتركب والجسمانية.

### (ب) على أنه صفات زائدة على ذاته (١٠)؟

يمكن أن تنحصر الصفات كلها في ثلاث: العلم والقدرة والإرادة. ولقد اتفقت الفلاسفة والمعتزلة، كما يقول الغزالي، على استحالة إثبات العلم والقدرة والإرادة الله، لأنها توجب الكشرة فيه، فهي كلها ترجع إلى ذات واحدة، وليست زائدة على الذات.

# ولهم في ذلك مسلكان:

● الأول: الصفة والموصوف، إما أن يستغني كمل واحد منهما عن الآخر، فيكونا واجبي وجود، وهو محال كما سبق وبين. أو يحتاج كل واحد للآخر، فلا يكون واحد منهما واجب الوجود. أو يحتاج أحدهما دون الآخر فيكون معلولاً له، فيكون الآخر واجب وجود، والمعلول يفتقر إلى سبب، فترتبط ذات واجب الوجود سبب.

والاعتراض أنه لا استحالة في قطع تسلسل العلل «بـواحد لـه صفات قــديمة لا فاعل لها، كما لا فاعل لذاته، ولكنها تكون متقررة في ذاته،(٢).

الثاني: العلم(٢)، إن لم يكن داخلاً في ماهية الأول، كان تابعاً للذات،
 وكان الذات سبباً فيه، فكان معلولاً، فكيف يكون واجب الوجود؟ وبإثبات الذات والصفة، وحلول الصفة في الذات، ينشأ تركيب(٤). والتركيب يحتاج إلى مركب

<sup>(</sup>١) را: الغيزالي، الاقتصاد في الاعتقاد، ص ١٥٠ ــ ١٦٧. وتهافت الفيلاسفة، ص ١٢٨ ــ ١٤٠.

<sup>(</sup>۲) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ۱۳۰.

 <sup>(</sup>٣) العلم أساس الصفات جميعها، لأن الإرادة ترجع إلى القدرة، والقدرة إلى العلم، وعلم الله
 بمعلولاته هو العلة في فيضانها عنه.

<sup>(</sup>٤) قا: الغزالي، مقاصد الفلاسفة، ص ٢١٤.

وهو الجسم. والأول ليس جسماً كما سيأتي بيانه.

والجواب أن «الأول موجود قديم لا علة لنه ولا موجِدٌ. فكذلك يقال: همو موصوف قديم، ولا علة لذاته ولا لصفته. ولا لقيام صفة بذاته، بمل الكل قمديم بلا علّة. وأما الجسم، فإنما لم يجز أن يكون هو الأول، لأنه حادث،(١٠).

# (ج) نفي التركيب عن الله:

قالت الفلاسفة: الأول لا حدَّ له، لأنه لا تركيب فيه. ومشاركة الأشياء له في الموجود ليست مشاركة في الجنس، لأن الوجود في الأشياء مضاف إلى ماهيتها لا يدخل فيها. والمشاركة في كون الأول علة لغيره كسائر العلل، هي مشاركة في إضافة لازمة لا تدخل في الماهية. كذلك المشاركة في الجوهر، لأن معنى الجوهر أنه موجود لا في موضوع. والمشاركة في مقومات الماهية هي مشاركة في الجنس، المحوج إلى المباينة بالفصل، وليس للأول ماهية سوى الوجود الواجب(٢).

وجواب الغزالي على ذلك أن استحالة التركيب بنيت على نفي الصفات، وقد ورد الحديث عنه. أما انقسام الشيء إلى الجنس والفصل فليس كانقسامه إلى ذات وصفة. فالصفة غير الذات والنوع، والفصل ليس غير الجنس من كل جهة. وفمهما ذكرنا النوع فقد ذكرنا الجنس وزيادة. . . وإذا ذكرنا الإنسان، فلم نذكر إلا الحيوان مع زيادة نطق (٣).

ثم إن كنان الأول عند الفيلاسفة عقيلًا مجرداً، فإن سناثير العقبول التي هي المبادىء للوجود، عقبول مجردة. فهنذه الحقيقة تشميل الأول ومعلوله الأول، وهي حقيقة جنسية.

(د) ماهية الواجب نفس وجوده (٤):

وجود الواجب عين ماهيته بحسب الفلاسفة، لأنه لوكان ماهية لكان الـوجود

<sup>(</sup>١) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ١٣٣.

<sup>(</sup>۲) را: الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ۱٤١ - ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) - المرجع نفسه، ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٤) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ١٤٧ ــ ١٤٩ . - "

مضافاً إليها، تابعاً لها ولازماً. والتنابع معلول، فيكنون النواجب معلولًا، وهنو متناقضي(١).

وأجاب الغزالي بأن للواجب حقيقة وماهية. وتلك الحقيقة موجودة، أي ليست معدومة. والماهية في الأشياء الحادثة لا تكون سبباً للوجود، فكيف في القديم؟ فالوجود بلا ماهية ولا حقيقة غير معقول.

#### (هم) الأول ليس بجسم:

قالت الفلاسفة: إن الأول ليس بجسم، لأن الجسم لا يكون إلا مركباً، منقسماً إلى أجزاء بالكمية، وإلى الهيولى والصورة بالقسمة المعنوية (٢). وواجب الوجود واحد لا يقبل القسمة بهذه الوجود. ورد الغزالي بأنه «إذا لم يبعد تقدير موجود لا موجد له، لم يبعد تقدير مركب لا مركب له، وتقدير موجودات لا موجد لها. إذ نفي العدد والتثنية بنيتموه على نفي التركيب، ونفي التركيب على نفي الماهية سوى الوجود. وما هو الأساس الأخير فقد استأصلناه وبينًا تحكمكم فيه، (١). فمن لا يصدق بحدوث الأجسام، فلا يقدر على إقامة الدليل على أن الأول ليس بجسم أصلاً.

# ٣ ــ الطوسي:

(أ) توحيد الإله(أ):

الله واحمد. وله القمدم ووجوب الموجود، والإيجماد وتدبير العالم واستحقاد المبادة.

أما القدم، فقد أثبتت التعدد فيه جميع الطوائف، سوى المعتزلة أو أمسو التوحيد، اللذين أثبتوا لله صفات أربعا: الموجودية، الحييّة، العالميّة والقادَريّة.

<sup>(</sup>١) الغزالي، مقاصد الفلاسفة، ص ٢١١.

<sup>(</sup>٢) الغزالي، مقاصد الفلاسفة، ص ٢١٠.

<sup>(</sup>٣) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ١٥٠.

 <sup>(</sup>٤) الطوسي، الذخيرة، ق (٤٤ ـ ب) ـ (٤٨ ـ أ).

ولكنهم لا يقولون بوجودها، بل بثبوتها فقطه(١). وقد جوَّز الفلاسفة تعدد القدماء مع الله، كالعقول والنفوس والأجسام الكثيرة. وقال الجِرْنانيّون(١) بالقدماء الخمسة: الباري، النفس، الزمان، الهيولي والخلاء.

أما الإيجاد وتدبير العالم، فأهل السنة يقولون بتوحيده فيه، ولا يشركون به أحداً. بينما المعتزلة يجعلون جميع الحيوانات خالقين لأفعالهم الاختيارية، إنما لا يجوزون خلق جسم لا يجوزون خلق جسم من غيره تعالى. والفلاسفة لا يجوزون خلق جسم منه أصلاً، إلا مجرداً واحداً هو العقل الأول.

واستحقىاق العبادة معترف به بـالإجماع، إلاَّ التَّنـوية (٣) الــذين يعبدون إلّهي النور والظلمة. والوثنية الذين أوثانهم شافعة لهم عند الإلّـه الحقيقي (٤).

وأما وجوب الموجود، فقد اتفق الجميع على توحّد الله بـه سوى الثنـويـة. وللفلاسفة عى وجوب الوجود ثلاثة أدلّة (°):

الأول: لو وجد واجبان، لكان وجوب الوجود مشركاً بينهما. ولا بدّ من امتياز أحدهما عن الآخر، وما به الاشتراك غير ما به الامتياز، فيكون في كل واحد منها تعدّد فيكون مركباً، ممكناً، فلا يكون واحد منهما واجباً.

واعترض الطوسي بأن كون المركب ممكناً مبني على امتناع تعدد الواجب. فجعّلُه مقدمة لـدليـل الامتناع يؤدي إلى الـدور. ثم إن الاشتسراك في العارض لا يوجب التركّب في المعروض(٢)، لجواز أن يكون ممتازاً عن مشاركه في ذلك العارض بذاته.

<sup>(</sup>١) الطوسى، اللخيرة، ق (٤٥ ــ أ).

<sup>(</sup>٢) را: الطوسي، الذخيرة، فهرس الأعلام والفرق.

<sup>(</sup>٣) را: المرجع نفسه.

<sup>(</sup>٤) را: شبوقي ضيف، العصر الجاهلي، الطبعة الثانية (القاهرة، دار المعارف، ١٩٦٥)، ص ٨٩...٩٧.

<sup>(</sup>٥) الطوسى، الذخيرة، ق (٤٥ ــ ب).

<sup>(</sup>٦) را: الطوسى، اللخيرة، معجم المصطلحات.

● الثاني: كل موجود له تعين وتميز. فواجب الوجود له تعين لأنه موجود. وسبب تعينه المخصوص، إما وجوب وجوده، أو غيره. والشاني محال. للزوم احتياج الواجب في تعينه إلى غيره، فيكون ممكناً لا واجباً. فتعين أن سبب التعين المخصوص هو وجوب الوجود.

والاعتراض على هذا الوجه أنه مبني على كون الـوجوب نفس الـواجب. ولا يلزم منه امتناع تعـدد الواجب. فربما يقـال: إن لوجـوب الـوجـود أفـراداً مختلفة بالحقائق، وتقتضي حقيقة فرد منها أن يكون سبباً لهذا التعين، وحقيقة فرد آخـر أن يكون سبباً لتعين آخر، فيجوز تعدد الواجب بهذا الوجه.

• الشالث: ما نقله الإمام حجة الإسلام عن الفلاسفة، من أنه لو وجد واجبان، لكان وجوب الوجود مقولاً على كل واحد منهما. ولا يخلو أحدهما، إما أن يكون وجوب وجوده لذاته لا لغيره، فيكون الواجب واحداً، وإما أن يكون من غيره، فيكون معلولاً، فلا يكون واجباً، وهذا خلف. واعترض عليه الغزالي (١) بأنه تقسيم خطا، إذ وجوب الوجود عبارة عن انتفاء الحاجة إلى العلة.

وهده الأدلة الشلاثة بسطر الطوسي «ليس شيء منهسا تمام المدلالة على المسطلوب. . . وإنما يتين التوحيد على طريقة أهمل الحق، بالبراهين العقلية، والبيانات النقلية القطعية، (٢) .

#### (ب) اتصاف الله بالصفات (٢٠):

لا خلاف بين الفلاسفة والمليّين في اتصاف الله بالصفات السلبيسة (1)، والصفات الإضافية (٥). لكنما الخلاف في الصفات الثبوتية الذاتية، كالعلم والقدرة

<sup>(</sup>١) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ١١٧.

<sup>(</sup>٢) الطوسى، اللخيرة، ق (٤٧ ـ ب).

<sup>(</sup>۲) المرجم نفسه، ق (٤٨ ــ أ) ــ (٢ه ــ أ).

<sup>(</sup>٤) مثل: إنه ليس بجسم.

<sup>(</sup>٥) مثل: هو الأول والآخر.

والإرادة وغيرها. فقد جوزها أهل الحق على اختلاف فيما بينهم في كميتها، ونفاها الفلاسفة وأهل البدع.

والفلاسفة يبطلقون على الله أسماء الصفات فيقولون: هو موجود، حيّ، قديم، باق، قادر ومريد. لكنهم يرجعونها إلى الصفات السلبية. فقديم يعني ليس مسبوقاً بالعدم، وباق ليس ملحوقاً به. وحيّ يعني ليس مثل الجمادت، وقدير ليس عاجزاً، ومريد ليس مكرهاً(١).

ولهم على نفي الصفات دليلان:

● الأول: لو ثبت له تعالى صفة لكانت ممكنة، لاحتياجها إلى موصوفها. ويكون فاعلها ذاته، التي هي محلها، فتكون ذاته الواحدة فاعلة وقابلة لهذه الصفة. وذلك غير جائز، لأنه حينئذ يصدر عن الله القعل والقبول معاً، فيصدر عنه أثران وهو ممتنع. ولأن اجتماع فاعلية شيء وقابليته في واحد يستلزم اجتماع المتنافيين. فالفاعلية تقتضى الوجوب، والقابلية تقتضى الإمكان، وهما متنافيان.

واعترض الطوسي على هذا الدليل:

\_ بأنه لا فاعل للصفات لأنها قديمة. فلا يلزم ما ذكر.

ــ وبأنه لا تنافي بين نسبتي الفاعلية والقابلية، لأن نسبة الفاعلية إذا اقتضت وجوب حصول المفعول، فإن نسبة القابلية تقتضيه أيضاً. لأنه إذا اجتمعت جميع شرائط القبول، وارتفعت صوانعه، وصار القبول بالفعل، وجب حصول المقبول أيضاً.

\_ وبان نسبة القبول لا تقتضي الإمكان الخاص المنافي للوجوب، بـل الإمكان العام المحتمل للوجوب.

■ الثاني: أنه لو كان للباري صفة زائدة، لكانت صفة كمال. فتكون ذاته
 تعالى بدونها ناقصة مستكملة بغيرها، وهو محال.

 <sup>(</sup>١) بمعنى إن شاء فعل وإن لم يشأ لم يفعل. ومقدم الشرطية الأولى دائم الوقوع، ومقدم الثانية دائم اللاوقوع.

والاعتراض على هذا الدليل أن المحال أن يحتاج الله في كمالاته إلى غيره، أما إذا كانت ذاته كافية في تلك الكمالات، مستلزمة لها لا تنفك عنها، فليس مستحيلاً، وذلك في غاية الكمال.

وقد أورد الطوسي في نفي الصفات وجهين آخرين:

- الأول: لو كانت لله صفة زائدة للزم التكثير، أي الـذات والصفة، وهـو ممتنع، لأن الواجب واحد من جميع الجهات.
- الشاني: لو كانت له صفة زائدة، فإما أن تكون كل من الدات والصفة مستغنية عن الأخرى، فيلزم تعدد الواجب، أو مفتقرة إلى الأخرى فلا يكون الواجب واجباً. أو تكون إحداهما محتاجة إلى الأخرى دون العكس، فتكون ممكنة.

وأجاب الطوسي على ذلك بقوله: «وأيضاً نحن نسلم أن الصفة مفتقرة إلى المذات وأنها ليست بواجبة بداتها، بل ممكنة. وما وقع في كلام البعض من أن الواجب الوجود لذاته هو الله تعالى وصفاته، فليس المراد منه أن صفاته تعالى واجبة لذاتها، بل أنها واجبة لذاته، يعنى غير مفتقرة إلى غير ذاته»(١).

# (ج) تركبه من أجزاء عقلية<sup>(١)</sup>:

الجنس والفصل جزءان عقليان للماهية المركبة في العقل، كالإنسان مشلاً، فإنه ليس في الخارج شيء موجود هو الحيوان، الذي هو جنسه، وآخر هو النباطق، الذي هو فصله، يكون مجموعهما الإنسان.

والموجود في الخارج واحد هو الفرد، والعقل عند ملاحظته يفصَّله إلى ماهية كلية مشتركة بينه وبين ما يماثله، وإلى أمر مخصوص يتميَّز به عما عداه. والنوع والجنس والفصل ليست موجودات خارجية، لأنها لوكانت كذلك لكان كل منها في آن واحد في أمكنة متعددة.

<sup>(</sup>١) الطوسي، الذخيرة، ق (٥٠ ــ ب). `

<sup>(</sup>۲) المرجع نفسه، ق (۲۵ سا) ــ (۲۵ سا).

لذا قالت الفلاسفة: إن الواجب تعالى ليس لمه تركيب عقلي، إذ لا يحصل من تصوره في العقل جنس وفصل. وذلك بدليلين:

• الدليل الأول: لنفى التركيب عنه مطلقاً.

وتقسريره أنمه لو تسركب واجب الوجمود من أجزاء، لكمان مسبوقاً بها، مفتقسراً إليها، لتأخر المركب عن كل جزء من أجزائه. فيكون ممكناً لا واجباً، وهو باطل.

واعتراض الطوسي، أنه لا بدَّ من برهان يتبين به استحالة أن تكون للواجب أجزاء واجبة، غير مفتقرة إلى فاعل. وإذا لم تكن الأجزاء مفتقرة إلى الفاعل لا يكون المركب مفتقراً إليه بالضرورة. قال الطوسي: «ولم يذكروا(١) دليلاً يعول عليه على أن الواجب يستحيل تركبه. . . ولو سلم امتناع تركبه من الأجزاء الخارجية، فلا نسلم امتناعه من الأجزاء العقلية و(١).

الدليل الثاني: لنفي التركيب العقلي خاصة.

واجب الموجود لا يشارك شيئاً من الأشياء في ماهيته، لأن حقيقة كل شيء تقتضي الإمكان، وحقيقته تعالى تقتضي الوجوب. والإمكان والموجوب متنافيان، وتنافي اللازم دليل تنافي الملزومات. فإذا لم يشارك الواجب شيشاً من الأشياء في أمر ذاتي، جنساً كان أو نوعاً، فلا يحتاج إلى ما يجيزه عن المشاركات الجنسية، وهو الفصل أو النوعية، أو ما يسمى بالتعين.

والاعتبراض أن وحقيقة النواجب ليست إلاً الوجنود الخناص النواجب، فهنو مشارك للوجودات الخاصة الممكنة في الوجود، وهذه مشاركة في النخاصة الممكنة في الوجود،

كما أورد الطوسي في بحثه مسألة التركيب جنوابين لصاحب المحاكمات. يتلخص الأول في أن الوجود الخاص للممكن ليس ماهية له، بنل عارض له، فهو

<sup>(</sup>١) أي الفلاسفة.

<sup>(</sup>٢) الطوسي، الذخيرة، ق (٥٣ ــ ب).

<sup>(</sup>٣) الطوسي، اللخيرة، ق (٥٤ - ب).

قائم بالغير. والوجود الواجب قائم بالذات. دولا مشاركة بين القائم بالذات والقائم بالغير في الحقيقة والماهية والم

ويتلخص الثاني في أن المشاركة بين الوجود الواجب والوجودات الممكنة ليست في الماهية، لأن الوجود ليس ذاتياً لها.

وردً الطوسي بأنه لا فائدة في هذين الجوابين، لأنهما قائمان على المعارضة، إذ لا يفيدان إلا أن الواجب لا يصح أن يشارك شيئاً من الممكنات في الحقيقة، لأن الوجود للممكنات ليس ذاتياً. والأولى أن يبورد الدليل على أن الوجود ليس ذاتياً للوجودات الخاصة.

وقعد صرَّح الإمام الرازي في تقرير المعارضة أيضاً، بـأن الجـوهـر جنس بالاتفاق. ولما ثبت أن الجوهر صادق عليه تعالى، لزم أن يكون جنساً له.

# (د) هل لله ماهية غير الوجود؟

الملَّيون، سوى الأشعرية وأتباعه، أثبتوا لله ماهية غير وجوده (٢). ومنعها الفلاسفة واحتجوا بأنه لوكانت له ماهية غير الوجود، لكان الوجود قائماً بها، فيصبع صفة زائدة له، وهو ممتنع.

كما يمتنع أن يكون وجود الباري غير ماهيته، بموجهين آخرين خاصين بهذا المقام:

- الأول: أن وجوده على هذا التقدير يكون ممكناً، لاحتباجه إلى الماهية، فلا يعود واجباً.
- والثاني: وهو العمدة، أنه يلزم من ذلك أن تكون الماهية موجودة قبل التصافها بالوجود، فتكون موجودة بوجودين. لأن علة الوجود الماهية، وكل علة متقدمة على معلولها بالوجود ضرورة.

<sup>(</sup>١) م. ن. ق (١٥ ـ ب).

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ق (٥٦هـ أ).

واعترض الطوسي على امتناع الصفات الزائدة بما بينه في مسألة الصفات، من جواز وجود صفات قديمة. واعترض على الوجه الأول بأن الوجود لا يعود ممكناً إذا كانت الماهية مقتضية له. ولا يضر الواجب احتياج وجوده إلى ذاته. كما اعترض على الوجه الثاني بأن إعطاء الوجود للوجود غير معقول، واتصاف الماهية به قديم. والماهية المستلزمة للوجود، المقتضية له، ليست متقدمة عليه بالوجود. فالماهية مقدمة على تعينها بالذات فقط.

أما اعتراض الرازي على الفلاسفة، فلا يقره الطوسي حيث قال: «وقد اعترض الإمام الرازي هنا عليهم بوجوه، إذا حقق مذهبهم في هذه المسألة لا يتوجه عليهم شيء منها أصلاً «(۱). وفسر الطوسي خطأ الرازي، بأن مبنى اعتراضاته وتوهمه أن كون مفهوم مشتركاً بين أفراد يستلزم كون تلك الأفراد متساوية في الحقيقة. وذهوله عما قالوا إن الوجود مقول بالتشكيك، وأن المقول بالتشكيك لا يجوز أن تكون أفراده متساوية بالحقيقة. بل على تقدير كونه متواطئاً أيضاً لا يلزم منه ذلك، وهذا منه عجيب جداً »(۱).

وقد أورد الطوسي في بيان أن وجود الله عين ماهيته، مقالة لأحد المحققين دون أن يسميه. وهي مقالة ارتضاها وامتدحها السيد الشريف. يقول فيها: كل مفهوم مغاير للوجود ممكن، فلا شيء من المفهومات المغايرة للوجود بواجب. وقد ثبت أن الواجب موجود، فهو عين الوجود، وهو الوجود المطلق المعرّى عن التقييد بغيره. وفي مقالة أخرى يقول محقق آخر: ليس في الواقع إلا ذات واحدة، لا تركيب فيها ولا تعدد، هي الوجود. ولا يخلو عنها شيء من الأشياء. مثال على ذلك مراتب النور، الذي إما أن يكون مستفاداً من غيره كالنور الذي على وجه الأرض، أو يكون مقتضى ذاته كالنور الذي في شعاع الشمس، أو يكون قائماً بذاته منيراً بنفسه، كالنور نفسه. والوجود نور معنوي، وللأشياء في كونها موجودة ثلاث مراتب:

<sup>(</sup>١) الطوسي، اللخيرة، ق (٥٩ ـ ب).

<sup>(</sup>٢) م. ن. ق (١٦ ـ أ).

- ـ أن يكون وجودها مستفاداً من غيرها كالممكنات.
- أن يكون الوجود مقتضى ذات الموجود، بحيث يمتنع زوالـ عنها وهـ ذا
   حال وجود الواجب.
- ــ أن يكون الوجود عين الموجود، أي يكون موجوداً بنفسه لا بوجود مغاير له. وواجب الوجود بنفسه في أعلى مراتب الموجودية، فيكون عين الوجود كما هو مذهب الفلاسفة وموجّدة الصوفية.

# (هـ) الله ليس بجسم<sup>(۱)</sup>:

العقبل والنقل دالان على ذلبك، وليس بين المليين والفلاسفة خيلاف فيه. لكن الغرض بيان ضعف استدلال الفلاسفة، ولذلك وجوه:

• الأول: ليس الله بجسم، لأن الجسم ممكن. فهو مركب من أجزاء، وكل مركب ممكن. وهنو معلول، وكل معلول ممكن. والواجب ليس ممكناً. ويتهم الطوسي شارحي الإشارات بالتخليط في هذه المسألة. فالرازي جعل المحال كون الواجب مادياً. ونصير الدين الطوسي جعل المحال كون الواجب معلولاً.

والاعتراض على هذا الدليل، أن الممكن هو المحتاج إلى العلة الموجدة، والتركيب لا يستلزم ذلك.

● الثاني: الله مبدأ أول للعالم، والجسم لا يجوز أن يكون مبدأ أوَّلَ له، لأن العالم جواهر وأعراض. فإن كان فاعلاً للأعراض فلا يكون فاعلاً أول، لأن الأعراض محتاجة إلى محالها. ولا يجوز أن يكون فاعلاً للجواهر، لأن الجسم إنما يفعل بصورته.

والاعتراض أن ما ذكروه في بيان أن الصورة الجسمية لا تفعل إلا بمشاركة الوضع (٢)، استقراء ناقص. وقد استدل الرازي عليه، بأن تأثير القوة الجسمانية فيما

 <sup>(</sup>١) الطوسي، الذخيرة، ق (٦٤ ــ أ) ــ (٦٧ ــ ب).

<sup>(</sup>٢) را: الطوسي؛ الذخيرة، معجم المصطلحات.

يقرب من محلها وفيما يبعد عنه، ليس على السواء. وهذا كلام ضعيف. واستدل عليه نصير الدين الطوسي بأن الصور نوعان: صور تقوم بمواد الأجسام، فتفعل بواسطتها. وصور تقوم بذواتها كالأنفس المفارقة، لكن فعلها إنما يكون بالجسم وفيه. فالصورة الأولى لا تفعل إلا بمشاركة الوضع. وادعى صاحب والمحاكمات، أن الحكم بأن صورة الجسم إنما تفعل بمشاركة الوضع بديهي. وهذا متشبّث عنيد، إن أفاد الناظر مع نفسه فلا يفيد مع المناظر.

 الشالث: ما أورده الغزالي على الفلاسفة، من أن كل جسم هو متقدر بمقدار معين، ويفتقر في مقداره إلى مخصص يخصّصه به. فلا يكون شيء من الأجسام فاعلاً أول.

وأجاب الغزالي بأنه يجوز أن يكون ذلك الاختصاص، لكون النظام الكلي منوطاً به، بحيث يختل لوكان أكبر أو أصغر. والأولى بنظر الطوسي، أن يجاب وبأن ذلك المقدار على تقدير كون الجسم مبدأ أول، يكون مقتضى ذاته، ولا يمكن بالنظر إليها غيره أصلاً، كما في سائر صفاته و(١).

#### ٤ - تقويم:

(أ) وحدانية الواجب:

كما أجمع الفلاسفة والمليون على وجود المواجب، فإن أحداً منهم لم ينف الوحدانية عنه. لكنما الخلاف في طريقة الاستدلال، التي ترتكز عند الفلاسفة على البراهين العقلية، وعند الملين على البيانات النقلية القطعية.

وكان الخواجه زاده قريباً جداً من الطوسي في إيراده لأدلة الفلاسفة على الوحدانية، لكنه تميّز عنه بنقده للغزالي، حيث وجد في تقريره لدليل الفلاسفة قصوراً، وقال إن ما ذكره الغزالي في موضوع السواد واللونية لا يعتدّ به(٢). وأضاف

الطوسي، اللخيرة، ق (٦٧ – ب).

<sup>(</sup>٢) را: تهافت الخواجه زاده، ص ٩٠.

الخواجه زاده قبائلًا: وإن أراد (١) بما ذكره في الاستدلال ما هو المفهوم من ظاهر عبارته، من أن وجوب الوجود لوكبان مقولًا على اثنين، فيإن كان حصول وجوب الوجود لفردٍ معيَّن مما يقال له واجب الوجود، لذات ذلك المعين، فلا يكون لغيره، فظاهر البطلان. وليس يوجد في كلامهم منه عين ولا أثر، ولا هو مطابق لأصولهم وقواعدهم فلا يصح نسبته إليهم، (١).

بهذا يلتقي الخواجه زاده في نقده للغزالي مع ابن رشد، الذي حدّد بأن المسلك الذي هاجمه أبو حامد هو مسلك انفرد به ابن سينا. وهو ليس لأحد من قدماء الفلاسفة. ومع ذلك فإن اعتراض الغزالي على التقسيم غير صحيح. ومثاله عن السواد، أنه هل هو لون لذاته أو لعلة، هو قول سفسطائي. وبرهان ابن سينا(٢) يمكن أن يتم على الوجه التالي: إن كان واجب الوجود اثنين، فالمغايرة بينهما إما بالعدد، أو بالنوع، أو التقديم والتأخير. فإن تغايرا بالعدد اتفقا بالنوع، وإن تغايرا بالنوع اتفقا بالنوع، وإن تغايرا بالنوع اتفقا بالجنس، مما يلزم أن يكون واجب الوجود مركباً. «وإن كان التغاير بالتقديم والتأخير، وجب أن يكون واجب الوجود واحداً، وهو العلة لجميعها، وهذا والصحيح»(٤).

# (ب) نفي الصفات الزائدة:

إذا كان الله واحداً، وجب ضرورة أن لا تكون له صفات زائدة على ذاته فتدخل الكثرة عليه (٥). فنفي الصفات مقصود به نفي الكثرة، وفي هذه المسألة لم يزد الخواجه زاده شيئاً على ما أورده الطوسي، سوى نقده للغزالي بعد تلخيص رده على الفلاسفة. قال الخواجه: «ثم اعلم أن ما ذكره في جوابه الأول عن المسلك الأول سمن أن مسألة امتناع تعدّد الواجب لا تتمّ إلا بالبناء على نفي الكثرة

<sup>(</sup>١) أي الغزالي.

<sup>(</sup>٢) الخواجه زاده، تهافت الفلاسفة، بهامش تهافت الغزالي، ص ٨٩.

<sup>(</sup>٣) را: ابن سينا، الشفاء، الإلهيات، ج ١، س ٤٣ ــ ٤٧.

<sup>(</sup>٤) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٤٦٨.

<sup>(</sup>٥) را: ابن سينا، النجاة، ص ٤٠٨ ــ ٤١١.

عن الواجب، بحسب الذات والصفة، فإثباتها به دور خير موجِّه. بأن أحدهما مبني على نفي الكثرة، والآخر غير مبني عليه. فالقول بأنها لا تتم إلاَّ بالبناء على نفي الكثرة، لا وجه له ١٤٠٤.

أما ابن رشد، فبعد نقده لطريقة ابن سينا (٢) في نفي الكثرة، القائمة على التقسيم إلى واجب وممكن، والتي تفضي إلى موجود ضروري لا علة فاعلة له و وبعد نقده لطريقة الأشاعرة التي تفضي إلى أول ليس بحادث، يقول: «وأما كون الذات الواحدة ذات صفات كثيرة، مضافة أو مسلوبة أو متوهمة بأنحاء مختلفة، من غير أن تكون تلك الذات متكثرة بتكثر تلك الصفات، فذلك أمر لا ينكر وجوده (٦) لكن الذي يمتنع بنظر ابن رشد، هو «وجود واحمد بسيط ذي صفات كثيرة قائمة بذاتها. وبخاصة إن كانت تلك الصفات جوهرية وموجودة بالفعل. وأما إن كانت بالقوة، فليس يمتنع عند الفلاسفة أن يكون الشيء واحداً بالفعل كثيراً بالقوة (٤).

وبهذا يلتقي ابن رشد مع علاء الدين الطوسي، الذي أجاب على أوجه نفي الصفات الزائدة بقوله: «وأيضاً نحن نسلم أن الصفة مفتقرة إلى الذات، وأنها ليست بواجبة بذاتها، بل ممكنة. وما وقع في كلام البعض، من أن الواجب الوجود لذاته هو الله تعالى وصفاته، فليس المراد منه أن صفاته تعالى واجبة لذاتها، بل أنها واجبة لذاته، يعنى غير مفتقرة إلى غير ذاتهه(٥).

ويمكن تلخيص ما استدل به ابن رشد على نفي الكثرة(١) بما يلي:

في المحسوسات طبيعتان: قوة وفعل. والفعل متقدم على القوة، لأن الضاعل متقسدم على المفعسول. والنسظر في العلل والمعلولات يفضي إلى علة أولى هي

<sup>(</sup>١) الخواجه زاده، تهافت الفلاسفة، بهامش تهافت ابن رشد، ص ٨.

<sup>(</sup>٢) را: ابن سينا، الشفاء، الإلهيات، ج ٢، ص ٣٦٧ - ٣٦٨.

<sup>(</sup>٣) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٤٩٧.

<sup>(</sup>٤) م. ن. ص ٤٩٨.

<sup>(</sup>٥) الطوسي، الذخيرة، ق (٥٠ ـ ب).

<sup>(</sup>٦) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٥٥٦ - ٥٦٢.

بالفعل السبب الأول لجميع العلل. فلزم أن تكون فعلاً محضاً، لا قوة فيها أصلاً، حتى لا تكون علة أولى. والمركب من صفة وموصوف علة أولى. والمركب من صفة وموصوف فيه قوة وفعل، فالأول ليس مركباً من صفة وموصوف. ولما كان كل بريء من القوة عقلاً، وجب أن يكون الأول عقلاً، وهو ذو الماهية الموجودة بإطلاق، العالم بالموجودات بإطلاق. فالموجودات موجودة ومعقولة من قبل علمه بلداته. «والقوم (1) نفوا عنه أن يكون علمه بالموجودات على نحو علم الإنسان بها (1)

# (ج) عدم مشاركة الأول لغيره في الجنس والفصل:

ذكر الغزالي أن الأول يشارك غيره في الوجود (٣)، وفي كونه جوهراً وعقلاً كما يعتبره الفلاسفة. وقال الطوسي: إن الفلاسفة لم يذكروا دليلاً يعول عليه على أن الواجب يستحيل تركبه (٤). ولو سلم امتناع تركبه من الأجزاء الخارجية فلا يسلم امتناعه من الأجزاء العقلية.

وأورد الخواجه زاده عن الفلاسفة أن الأول لا يتركب من جنس وفصل (٥)، وأن مشاركته للممكنات في الوجود، وللعقل في المبدئية، ليست في الجنس، بلل في الخارج اللازم. وأنه لا اشتراك بينه تعالى وبين غيره في الجوهرية. والخواجه لا يحيل شيئاً من ذلك، لكنه ينكر على الفلاسفة صحة أدلتهم. قال: ووهذه الدعوى، وإن لم تكن مخالفة لأصول الإسلام، إلا أنه لما لم يتم دليلهم على دعواهم، تعرّض له الإمام حجة الإسلام الغزالي، فاقتفينا أثره (١).

<sup>(</sup>١) يعنى الفلاسقة.

<sup>(</sup>۲) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ۵۰۹.

Aristote, La Métaphysique, tome II, P 698. : U

<sup>(</sup>٣) را: الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ١٤١.

<sup>(</sup>٤) الطوسى، الذخيرة، ق (٥٣ ـ ب).

<sup>(</sup>٥) الخواجه زاده، تهافت الفلاسفة، ص ١٤.

<sup>(</sup>٦) الخواجه زاده، تهافت الفلاسفة، ص ١٥.

وأوضح ابن رشد أن اسم الموجود لا يدل على لازم عام للأشياء بتواطؤ، إنما يدل من الأشياء على ذوات متقاربة المعنى، وبعضها في ذلك أتم من بعض.

والأشياء التي لها اسم واحد، لا بالتواطؤ ولا بالاشتراك، بل بالتشكيك، خاصتها أن «ترتقي إلى أول في ذلك الجنس، هو العلة الأولى لجميع ما ينطلق عليه ذلك الاسم، مثل اسم الحرارة المقولة على النار وعلى سائر الأشياء الحارة، مشل اسم الموجود المقبول على الجوهر وعلى سائر الأعراض... وهذا النوع من المشاركة هو مناقض للمشاركة الجنسية الحقيقية، فإن الأشياء المشتركة في الجنس ليس فيها أول هو العلة في سائرها، بل هي كلها في مرتبة واحدة. والأشياء المشتركة في معنى مقبول عليها بتقديم وتأخير، يجب ضرورة أن يكون فيها أول بسيط، وهذا الأول ليس يمكن أن يتصور فيه اثنينية ... ه(١).

أما قول ابن سينا، بأن اسم الموجود إنما يدل من ذوات الأشياء على لازم عام لها<sup>(۲)</sup>، فهو قول باطل بنظر ابن رشد. وما قاله أحد من الفلاسفة غيره. وابن سينا ولمّا لم يعترف بوجود هذه الطبيعة المتوسطة، بين الطبيعة التي يدل عليها اسم المتواطىء، وبين الطبائع التي لا تشترك إلّا في اللفظ فقط، أو في عرض بعيد، لزمه هذا الاعتراض، (۲).

# (د) وجود الأول عين ماهيته:

قال الغزالي: إن الوجود بلا ماهية ولا حقيقة غير معقول(1)، أما الطوسي فلم يجزم في فصل الماهية عن الوجود، بل اعتبر أن الماهية المستلزمة للوجود، المقتضية له، ليست متقدمة عليه بالوجود، والماهية متقدمة على تعينها باللذات فقط(٥)، وأما الخواجه زاده، ففي رأيه أن وهذه الدعوى أيضاً لا تخالف أصول

<sup>(</sup>١) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٩٩١ ــ ٥٩٣.

<sup>(</sup>٢) ابن سينا، الشفاء، الإلهيات، ج ١، ص ٣٩ - ٤٢.

<sup>(</sup>٣) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٩٤٥.

<sup>(</sup>٤) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٥) الطوسى، الذخيرة، ق (٥٦ ـ ب).

الإسلام، ولهذا مال إليه بعض المحققين من متأخري المتكلمين»(١). وقد أشار الطوسي إلى هذا حين تحدث عن مقالتين لم يسمّهما، وذكر أن السيد الشريف ارتضى إحدى المقالتين في بيان أن وجود الله عين ماهيته، وامتدحها(٢).

وقد شرح ابن رشد طريقة ابن سينا في بيان أن وجود الواجب عين ماهيته (٣) ، فقال: ولما اعتقد (٤) أن الوجود من الشيء يدل على صفة زائدة على ذاته ، لم يجز عنده أن تكون ذاته هي الفاعلة لوجوده في الممكنات. لأنه لوكان كذلك لكان الشيء علة وجوده، ولم يكن له فاعل . . . فلما كان الأول عنده ليس له فاعل ، وجب أن يكون عين ذاته (٥) .

لكن هذا بنظر ابن رشد مبني على غلط، وهو أن الوجود للشيء لازم من لوازمه. . وتقسيم ابن سينا إلى واجب الوجود بذاته، وممكن الوجود بذاته واجب بغيره، مرفوض، لأن الواجب ليس فيه إمكان أصلاً، والممكن نقيض الواجب.

ولفظ الوجود يقال على معنيين:

ما يدل عليه الصادق، مثل قولنا: هل الشيء موجود أو ليس بموجود؟
 وهذا المعنى لا كثرة فيه.

س ما يتنزل من المسوجودات منزلة الجنس، مشل قسمة المسوجودات إلى المقولات العشر، وإلى الجوهر والعرض. بهذا المعنى يكون الوجود زائداً على الماهية، وهو مذهب ابن سينا الذي حاول أبو حامد أن ينفيه(١).

لكنما القوم (٧) لم يضعوا للأول وجوداً بلا ماهية، ولا ماهية بـلا

<sup>(</sup>١) تهافت الخواجه زاده، ص ٢٠.

<sup>(</sup>٢) الطوسي، الذخيرة، ق (٦١ ـ ١).

<sup>(</sup>٣) را: ابن سينا، الشفاء، الإلهيات، ج ٢، ص ٣٤٤ ــ ٣٤٧.

<sup>(</sup>٤) ابن سينا.

<sup>(°)</sup> ابن رشد، تهافت التهافت، ص ۹۷.

<sup>(</sup>٦) را: م. ن. ص ٤٨١ ــ ٤٨٣.

<sup>(</sup>V) يعنى قلماء الفلاسفة.

وجود<sup>(۱)</sup>.

وإنما اعتقلوا أن الوجود في المركب صفة زائدة على ذاته، وأن هذه الصفة إنسا استفادها من الفاعل. واعتقلوا فيما هو بسيط لا فاعل له أن هذه الصفة فيه ليست زائدة على الماهية، وأنه ليس له ماهية مغايرة للوجود، لا أنه لا ماهية له أصلاً... ولما وضع (٢) أنهم يرفعون الماهية، وهو كذب، أخذ يشنّع عليهم» (٣).

فإذا قُهِم من الوجود صفة ذهنية، لم يكن أمراً زائداً على الذات. وإذا فهم من الموجود ما يفهم من الصادق، قبلا معنى لهذه الشكوك. ووعلى هذا يصبح القول: إن الوجود في البسيط هو نفس الماهية، (٤).

# (هـ) الأول ليس بجسم:

الملّيون، وعلى رأسهم الغزالي، ربسطوا نفي الجسمية عن الله بحسدوث الأجسام (٥). فمن لا يصدق بحدوث الأجسام بنظرهم، لا يقدر على إقامة الدليل على أن الأول ليس بجسم أصلًا.

ويقول الطوسي إنه لا خلاف بين الفلاسفة والمليَّن في نفي الجسمية عنه تعالى، فالعقل والنقل دالان عليه. لكنه أورد البحث ليسان ضعف استدلال الفلاسفة (٦). كما أن الخواجه زاده لا يسلم ما ذكره الحكماء لبيان أن الامتداد الجسماني طبيعة نوعية، فيكون معلولاً وغير واجب، ليتعين أن لا يكون الواجب جسماً (٧).

<sup>(</sup>١) وهذا ما يقوله الغزالي. (تهافت الفلاسفة، ص ١٤٨).

<sup>(</sup>٢) يعنى الغزالي.

<sup>(</sup>۳) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ۲۰۸.

<sup>(</sup>٤) م. ن. ص ٦١١.

Aristote, La Métaphysique, tome I, P 375 - 77. ; ii

<sup>(</sup>٥) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص١٥٣.

<sup>(</sup>٦) الطوسي، الذخيرة، ق (٦٤ - أ).

<sup>(</sup>٧) الخواجه زاده، تهافت القلاسقة، ص ٢٩.

لكن ابن رشد يعتبر الدليل على أن الأول ليس بجسم، عن طريق أن كل جسم محدث، دليلاً واهياً. والأشعرية التي تجوّز مركباً قديماً هي أحرى بتجويز جسم قديم. قال ابن رشد: ووالقدماء من الفلاسفة ليس يجوّزون وجود جسم قديم من ذاته، بل من غيرهه(۱). فالجسم يتكوّن من جسم، والجسم المطلق لا يتكوّن. فإنه لو تكوّن لكان التكوّن من عدم. ووإنما تتكون الأجسام المشار إليها من أجسام مشار إليها، وذلك بأن ينتقل الجسم من اسم إلى اسم، ومن مد إلى حده (۱)، يدل على ذلك قوله تعالى: ﴿أَوَ لَمْ يَرَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَنواتِ وَالاَرْضَ كَانَتَا رَثْمًا فَنَتَقَنهُما... ﴾ الآية (۱). ثم قوله سبحانه: ﴿ثُمَّ اسْتَوَى إلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانً... ﴾ الآية (۱).

#### ه \_ خلاصة:

العجيب في المساجلة الكلامية بين الفلاسفة والمتكلمين، أن الفريقين يقرّان أحياناً كثيرة نفس المسائل العقدية، ورغم ذلك يبقى الصراع الفكري دائراً حول الطريقة البرهانية، أو تفضيل النقل على العقل. فلا أحد من الفريقين مثلاً، إلا ويقرّ بوحدانية الله وعدم تعدُّده، لكنما المخلاف يظهر حول مستلزمات هذه الوحدانية. وكلهم ينفون الجسمية عنه، ولا يجعله جسماً إلا قلة من المجسمية، الذين لا يعتد بهم بالنظر لكبار المتكلمين أمثال الاشعري. ومع ذلك فالغزالي يرفض براهين الفلاسفة ويجادلهم في نفي الجسمية عنه تعالى.

<sup>(</sup>١) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٦١٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ص ٦١٩.

<sup>(</sup>۳) الأنبياء ۲۱، ۳۱ ك.

<sup>(</sup>٤) فصَّلت ٤١، ١١ ك.

<sup>(°)</sup> يقول الأشعري في ومقالات الإسلاميين، الجزء الأول، ص ٢٥٧: واختلفت المجسّمة فيما بينهم في التجسيم... فقال هشام بن العكم: إن الله جسم محدود، عريض عميق طويل... وحكى عنه ابن الراوندي، أنه زعم أن الله سبحانه يشبه الأجسام التي خلقها...

وكان المقصود رفض أصول الفلاسفة، حتى لو جاز اعتقاد الأمور التي يقولون بها. فقد صرَّح الغزالي أن ما يجوز اعتقاده من أمور الموحدانية «لا يصبح على أصلهم» (1). وإن طالبوه بالبرهان أجاب: «نحن لم نخض في هذا الكتاب خوض الممهدين، بل خوض الهادمين المعترضين. . . لا بل المقصود تعجيزكم عن دعواكم معرفة حقائق الأمور بالبراهين القطعية، وتشكيككم في دعاويكم» (1).

وهذا ما دفع ابن رشد إلى اتهام الغزالي بأنه يعرف الحقيقة، ولكنه يخفيها لضرورة ما. قال ابن رشد: وفهذا الرجل في أمثال هذه المواضع في هذا الكتاب، لا يخلو من الشرارة أو الجهل... وهمو أقرب إلى الشرارة منه إلى الجهل. أو نقول: إن هنالك ضرورة داعية إلى ذلك (٢٠).

ولقد خفَّت حدة الصراع مع المتأخرين، فقبل بعض المحققين آراء الفلاسفة التي توافق الشريعة. وصرَّح الخواجه زاده أن دعوى كون ماهية الله عين وجوده لا تخالف أصول الإسلام، وانتقد الغزالي في مواضع كثيرة كان قد تجنَّى بها على الفلاسفة (٤).

كذلك الطوسي، الذي كثيراً ما ناصر الفلاسفة على الرازي. قال في مسألة

وقال قائلون إن الباري جسم، وأنكروا أن يكنون موصوفاً بلون أو طعم أو رائحية أو مجسّة. . . غير أنه على العرش مماس له دون سواه . . . واختلفوا في مقدار الباري بعيد أن جعلوه جسماً ، فقال قائلون: . . . إن مساحته أكثر من مساحة العالم . . . وقال بعضهم : مساحته على قدر العالم . وقال بعضهم : إن الباري جدم له مقدار في المساحة ولا ندري كم ذلك القدر . . . ه .

<sup>(</sup>١) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٢) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ١٣٧:

<sup>(</sup>٣) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٢٠٩.

<sup>(</sup>٤) را: الخواجه زاده، تهافت الفلاسفة، بهامش تهافت الغزالي، الصفحات: ٢٦، ٢٧، ٧٧٠، ٧٩، ٨٤، ٩٥.

عدم تركب الأول من الجنس والفصل، إنه يترتب على عدم الجنس والفصل له تعالى امتناع معرفته بالحد، الذي لا يكون إلا مركباً من الجنس والفصل، فتمتنع معرفته تعالى بالكنه، إذ ما لا يكون بديهياً فطريق معرفته بالكنه ليس إلا بالحد. والعلم بكنه ذات الله تعالى ليس بديهياً. «ولكن لا امتناع في أن ينتقل ذهن بطريقة الاتضاق من خواص الشيء إلى كنهه، وما دل دليل على هذا الامتناع، ولا على امتناع أن يتجلى الله تعالى على قلب عبد من عباده المقربين» (١).



 <sup>(</sup>١) الطوسي، الذخيرة، ق (٥٦هـ١).

# الفصل الثاني علم الله بالجزئيات المتغيَّرة

#### ۱ ـ مقدمة:

تجدر الإشارة قبل الخوض في هذا البحث، إلى أن الطوسي ترك المسألة المتعلقة بإقامة الدليل على أن للعالم صانعاً، والتي أوردها الغزالي، لشبهها بمسألة الاستدلال على وجود الصانع. وقد أورد بدلها وبيان حقيقة العلمه(١) باعتبار ذلك أساساً للبحث في علم الله لذاته ولغيره.

قبال الطوسي إن ابن سينها قعد احتبار في حقيقة العلم، ففسَّره في موضع بالتجرُّد عن اللهادة، فيكون أمراً عدمياً. وفي آخر جعله من مقولة الكيف بالذات ومن مقولة المفساف بالعرض، فيكون صفة. وفي آخر جعله عبيارة عن الصورة المرتسمة في الجوهر العاقل، وفي آخر عبارة عن مجرد إضافة (٢).

ويحتمل أن يكون هذا الاختلاف بسبب حيرة عنده، بل قان يكنون مراده بإيرادها الإشارة إلى اختلاف الآراء في تلك الحقيقة، ومختاره يكون واحداً منها. وهذا الاضطراب فني كلامهم (٢٠). . . دليل على أن ليس ما يقولون مبنياً على أصل محكم وأساس مبرم (٢٠).

<sup>(</sup>١) الطوسي، الذخيرة، المبحث العاشر، ق (١٧٠ ــ ب).

<sup>(</sup>۲) المرجع نفسه، ق (۱۸ سأ) ص. . . قا: ابن سيسا، الشفاء، الإلهيبات، ج١، ص ١٠ سـ ١٦. والنحاة (القاهرة، ١٣٣١هـ)، ص ٢، ٨٨، ١١٦ ١١١، ٢٧٢ ، (٢٢٠ - ٢٩٢).

<sup>(</sup>٣): كالآم الفلاسفة.

<sup>(</sup>٤) الطوسي ، اللخيرة ، ق (٦٨ ـ أ) .

وقال أبو علي إن إدراك الشيء هو أن تكون حقيقته متمثلة عند المدرك، يعني حاضرة عنده. والفلاسفة جعلوا العلم من مقولة الكيف، وهو الصورة المساوية للمعلوم، فقال المحققون إن العلم عندهم هو الصورة نفسها. «فصار حاصل مندهبهم على ما اختاره الأكثرون أن العلم هو الماهية الموجودة بالوجود الذهني»(١).

وقد أورد الطوسي على الفلاسفة اعتراضات كثيرة، منها أن الشيء كثيراً ما يعلم بوجه من وجوهه لا بكنهه، كما يعلم الإنسان بالضاحك، فلا يصدق تعريفهم للعلم بأنه حصول ماهية المدرك للذات. ومنها أن العلم عرض، والماهية لا يلزم أن تكون عرضاً، فيمتنع اتحادهما. لأن كون الشيء عرضاً وجوهراً معاً. أو عرضاً من مقولتين، محال.

وهذه الاعتراضات بنظر الطوسي لا مخلص عنها للذاهبين إلى أن الموجد في المذهن هو نفس الماهية. «وأما من ذهب منهم إلى أن الموجدود في المذهن ليس نفس ماهية المعلوم، بل شبح ومثال له، كصورة الفرس المنقوشة على الجدار... فلا يرد عليه شيء من هذين الاعتراضين»(٢).

هذا ما أورده الطوسي في بيان حقيقة العلم بشكل عام. أما علم الله فيشتمل على علمه بداته وبغيره، فهو بحسب المليين والمتكملين من المسلمين يعلم غيره، لأنه فاعل بالاختيار، فيكون عالماً لمفعوله. والعالم حادث بإرادته، والمسراد معلوم للمسريد. والله يعلم ذاته لأنه مريد، والإرادة تعني العلم، والعلم يعني الحياة، والحيّ يشعر بنفسه فيعرف ذاته (٣).

والفلاسفة يثبتون أيضاً علم الله بغيره وبذاته. فهو عقىل محض، والمعقولات مكشوفة له. وهو فاعل، والفاعل عالم بفعله. وحيث أن الجهل نقيصة والعلم شرف

المرجع نفسه، ق (۷۱ ا).

<sup>(</sup>٢) الطوسي، اللخيرة، ق (٧٧ ــ أ).

<sup>(</sup>٣) را: الغزالي، الاقتصاد في الاعتقاد، ص ١٣٠.

وكمال، فالله عالم بذاته، وإلا لزم أن يكون بعض مخلوقاته أشرف وأكمل منه. وقد اعترض كل من الطوسي والخواجه زاده على الفلاسفة، بأن في أدلتهم دوراً ظاهراً، لأنهم تارة يثبتون أن الله عالم بغيره لعلمه بذاته، وتارة أنه يعلم ذاته لعلمه بغيره (١٠).

وقد ثبت عموماً، وعند الجميع، أن الله عالم بذاته وبغيره. لكن الخلاف الجوهري دار حول معرفة الله للجزئيات المتغيرة المتشكلة، وهي المسألة الشائية التي كفر فيها أبو حامد الفلاسفة، لإنكارهم علم الله بالمتغيرات، حتى لا يكون متغيراً. فما هي أدلة الفلاسفة آلتي أوردها الغزالي والطوسي والخواجه زاده على ذلك؟ وما هي اعتراضاتهم عليها؟ وما هو رأي ابن رشد في هذه المسألة؟

## ٢ ــ الغنزالي:

من الفلاسفة من قبال: الله لا يعلم إلا نفسه. ومنهم من ذهب إلى أنه يعلم غيره، كابن سينا الذي زعم أن الله يعلم الأشياء علماً كلياً لا يدخل تحت الزمان (٢٠)، ولا يختلف بالماضي والحاضر والمستقبل، وومع ذلك زعم أنه لا يعزب عن علمه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض، إلا أنه يعلم الجزئيات بنوع كلي، (٤).

وتغيّر حال المعلوم يوجب تغيّر الذات العالمة. ككسوف الشمس مشلاً، فإنه يعلم قبل حصوله بأنه معدوم، وحال حصوله بأنه كائن وبعد حصوله بأنه كان وليس كائناً الآن. وبما أن التغيّر محال على الله، فهو بزعم الفلاسفة لا يختلف حاله في هذه الأحوال الثلاثة. وهو يعلم الكسوف وجميع صفاته وعوارضه، علماً يتصف هو به في الأزل، فلا يعزب عن علمه شيء. لكن علمه بهذه الأحوال، قبل الكسوف وحالة الكسوف وبعد الانجلاء، على وتيرةٍ واحدة لا يختلف ولا يوجب تغيراً في ذاته.

<sup>(</sup>١) را: الذخيرة، ق (٧٥ سـ ب). وتهافت الخواجة زاده، ص ٤٣.

<sup>(</sup>٢) را: الغزالي: تهافت الفلاسفة، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٣) ابن سيناء، الشفاء، الإلهيات، ج ٢، ص ٣٥٦ – ٣٦٢.

<sup>(</sup>٤) الغزائي، تهافت الفلزسفة، ص ١٦٤.

فجميع الحوادث منكشفة للباري، انكشافاً واحداً متناسباً لا يؤثر فيه الزمان. وفيما يخص الأشياء المنقسمة بالمادة والمكان، كأشخاص الناس والحيوانات، فهو يعلمها بشكل كلي، كأن يعلم الإنسان المطلق بعوارضه وخواصه وقواه. أما شخص زيد مثلاً، فلا يعلم عوارضه لأنها داخلة في المحسوسات. فلو أطاع زيد الله أو عصاه. لم يكن الله عالماً بما يتجدد من أحواله. بل يلزم من قول الفلاسفة أن يكون محمد قد تحدى بالنبوة، والله لا يعلم في تلك الحالة أنه تحدى بها. لأنه يعلم فقط أن من الناس من يتحدى بالنبوة، وأن صفاته يجب أن تكون كذا، أما النبي المعين بشخصه فلا يعرفه. دوهذه قاعدة اعتقدوها، واستأصلوا بها الشرائع بالكلية (الهرا).

بواعترض الغزالي على الفلاسفة من وجهين:

• الأول: إذا كان غرضهم نفي التغيّر عن الله، وهو متفق عليه، فما المسانع أن يعلم الله الكسوف بأحواله الثلاثة، قبل وجوده وحمال كونه وبعد انجلائه، بعلم واحد في الأزل والأبد لا يتغيّر؟ وأن تنزل منه هذه الاختلافات منزلة الإضافة المحضة؟ كمان يكون الشخص على يمينك أو قدامك أو إلى شمالك، وهذه إضافات تتعاقب عليك والمتغيّر عوذلك الشخص دونك.

وليس من الضروري أن يحصل من العلم بالكون، والانقضاء بعده تغيّر. فلو خلق الله لنا علماً بقدوم زيند غداً عند طلوع الشمس، لكنا عند طلوع الشمس عالمين بمجرد العلم السابق بقدوم، ونعلم بعده بنفس العلم أنه قدم. والعلم الواحد كاف للإحاطة بهذه الأحوال الشلائة. وإذا جاز أن لا يوجب العلم بالأحوال الشيء الواحد المنقسم بانقسام الزمان تغيراً، لأن الاختلاف والتباعد بين الاجناس والأنواع المتباعدة أشد من الاختلاف الواقع بين أحوال الشيء المنقسم (٢).

• الثاني: إذا جوِّز الفلاسفة صدور حادث من قديم، فما المانع أن تكون

<sup>(</sup>١) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ١٦٦.

٢) المرجع نفسه، ص ١٦٩.

العلوم الحادثة من هذا القبيل؟ وليكن حدوث الشيء سبباً لحدوث العلم به. وإن كان الله سبباً لحدوث الحوادث بوسائط ثم يكون حدوث الحوادث سبباً لعلمه بها، فيكون هو السبب في تحصيل العلم لنفسه بالوسائط. وإن قالوا إن كمال الله في أن يكون مصدراً لجميع الأشياء، فإن كماله أيضاً في أن يعلم جميع الأشياء،).

## ٣ ـ الطوسي:

أورد الطوسي عن الإمام الرازي(٢)، أن العلم عند الفلاسفة لمّا كان هـو حصول الصورة، وجب أن لا يكون الباري عالماً بالجزئيات المتشكلة، وإن كانت غير متغيّرة، لأن العلم بها إنما يكون بآلات جسمانية والله منزّه عن هذه الآلات. ولمّا لم يكن العلم عند حصول الصورة، فإنه لم يلزم هذا(٢).

وقد استدل الفلاسفة على عدم علم الله بالجزئيات المتغيرة بثلاثة أوجه (٤):

الأول: لو كان الله عالماً بها، للزمه الجهل حيث يعلمها على حالة واحدة
 وهي متغيرة، أو التغير حيث يتغير علمه بتغيرها.

والاعتراض على هذا الوجه أن هذا التغير جائز في حقه تعالى، لأنه تغير في النسب والإضافات. وذلك كعلمنا بأن زيداً سيدخل الدار غداً، وعلمنا بنفس العلم بعد دخوله أنه دخلها، طالما لم يطرأ لنا غفلة عن هذا. والله منزه عن الغفلة، فعلمه الأزلي بأنه سيدخل عين علمه بأنه دخل. والله الذي علمه وحكمه مستمر أزلا وأبداً، ومن غير تجدد ولا اختصاص بزمان، ولا يتصور بالنسبة إليه وإلى علمه وحكمه ماض ولا مستقبل. فلم يبق فرق بالنسبة إليه بين دخل وسيدخل، فلا يلزم من علمه بهذا الدخول الجزئي تغير في علمهه(٥).

<sup>(</sup>١) م. ن. ص ١٧٠.

<sup>(</sup>٢) را: الطوسي، الذخيرة، فهرس الأعلام والفرق.

<sup>(</sup>٣) الطوسي، اللخيرة، ق (٧٦ ـ ب).

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه، ق (٧٦ ـ بد).

<sup>(</sup>٥) نفسه، ق (٧٧ ــ ب).

وقد حمل صاحب المحاكمات(١) مذهب الفلاسفة، على أنهم لم يقولوا إن الله لا يعلم الجزئيات، بل قالوا إنه يعلمها على وجه كلي. ومرادهم أنه يعلمها علماً متعالياً عن الدخول تحت الأزمنة. فكما أنه تعالى ليس مكانياً ونسبة جميع الأمكنة إليه على السواء، فهو ليس بزماني، ونسبة جميع الأزمنة إليه على السواء. فليس في علمه كان وكائن ويكون، والموجودات خاضرة عنده دائماً في أوقاتها بلا تغير. . لكن ما ذهب إليه الفلاسفة، من أن العلم بالجزئيات المتشكلة يحتاج إلى الألات الجسمانية، ينافي ما حمل عليه ذلك الفاضل مذهبهم في هذه المسالة(٢).

الثاني: إن إدراك كل جزئي فهو بآلة جسمانية، لأن كل جزئي لا بدً له من مقدار، وانطباع ذي المقدار فيما لا مقدار له محال. ولمو كنان البناري مدركاً للجزئيات المتشكلة.

والاعتراض، أن هذا الدليل مبني على أن إدراك الشيء إنما هو بانطباعه في المدرك، وهو باطل. ولو سلم ذلك فإن انطباع ذي المقدار فيما لا مقدار له ليس محالاً، سيما إذا كان الانطباع في الوجود الذهني، وذو المقدار في الوجود الخارجي. والفلاسفة أنفسهم قائلون بانطباع ذي المقدار العظيم، كأعظم جبل مثلاً، في شيء ذي مقدار صغير جداً، كالحس المشترك والخيال. وانطباع العظيم في الصغير على أصلهم، كما يقول الرازي، أبعد من انطباع ذي المقدار في غير ذي المقدار لأنهم زعموا أن الهيولى لا مقدار لها مع أنها محل للمقادير.

لكنما الهيولي، إن كانت لا مقدار لها في حد ذاتها كما يقول الرازي فهي قابلة للمقادير، وعند حلول ذي المقدار فيها يعرض لها المقدار. «أما المجرد الذي تنطيع فيه صور المعقولات على رأيهم (٢)، فليس مما يمكن له عروض المقدار،

<sup>(</sup>١) همو قطب المدين المرازي. واجمع عنه: المطوسي، المذخيسة، فهمرس الأعملام والفيرق.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ق (٧٨ ـ أ) .

<sup>(</sup>٣) رأي الفلاسفة.

لا بحسب ذاته ولا بغيره، (١).

• الشالث: العلم بحصول شيء الآن أو لا حصوله، تابع لحصول ذلك الشيء أولا حصوله. ولو كان الله عالماً بالجزئيات الواقعة، لكان ذلك العلم تمام ذاته أو جزءاً منها، فتفتقر ذاته إلى غيره، وهو محال. أو يكون ذلك العلم صفة زائدة عليه فيكون لغيره مدخل في تكميل ذاته. وهو أيضاً محال.

والاعتراض أن علم الباري ليس تابعاً للمعلوم. وهذه التبعية لا تكون إلا في العلم الانفعالي، الذي هو للمكنات. وأما علم الباري فهو علم فعلي، بمعنى أنه سبب لوجود الممكنات. فهو متبوع، وغير مفتقر إلى شيء غير ذاته تعالى، فلا يلزم منه أن يكون لغيره مدخل في تكميله، على تقدير كون العلم صفة زائدة و(٢).

### ٤ ــ تقويم:

الطوسي والخواجه زاده لم يسيرا في ركاب الغزالي إلى أبعد الحدود، فهما إضافة إلى تميز طريقتهما في الجدل عن طريقته، قد خالفاه واعترضا عليه بشكل أو بآخر.

أما الطوسي، فكاد يقر مذهب ابن سينا بان علم الله لا يدخل تحت الأزمنة، لأن نسبته إليها على السواء (٣)، كما أنه ليس بمكاني، ونسبته إلى الأمكنة على السواء، هذا ما حمل صاحب المحاكمات مذهب الفلاسفة عليه لله تنافي هذا المذهب مع قول الفلاسفة، بأن العلم بالجزئيات المتشكلة يحتاج إلى الآلات الجسمانية. والطوسي يقرّ بأن ليس كل جزئي عند الفلاسفة ذا مقدار، لثبوت المجردات عندهم وهي لا يمكن إدراكها إلاً بمفهومات كلية.

وأما الخواجه زاده فكان أكشر صراحة في نقده للغزالي. قال ملخصاً حجة

<sup>(</sup>١) الطوسي، اللخيرة، ق (٧٩ ـ أ).

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع.

٣) ابن سينا، الشفاء، الإلهيات، ج ٢، ص ٣٥٩.

الفلاسفة رداً على الغزالي: وقالوا: الجزئيات المتشكلة... لا يعلمها الأول تعالى من حيث هي جزئيات متشكلة، بل يعلمها على وجه كلي ..... فإنه تعالى وإن كنان يعلم جميع الحوادث الجزئية وأزمنتها الواقعة هي فيها، لكنه يعلمها علماً متعالياً عن المدخول تحت الأزمنة... فلا يعزب عن علمه مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء... وبهذا التحرير ظهر ضعف ما ذكره الإمام الغزالي رحمه الله من أن هذه القاعدة، يعني عدم علمه تعالى بالجزئيات على وجه كونها جزئيات، يلزمها أن زيداً لو أطاع الله أو عصاء، لم يكن عالماً بما يتجدد من أحواله، لأنه لا يعرف زيداً بعينسه... بل لا يعرف كفر الإنسان وإسلامه مطلقاً كلياً لا مخصوصاً بالأشخاص» (١).

وقد اعتبر ابن رشد الجدل حول هذه المسألة مشاغبة. قال: «الأصل في هذه المشاغبة تشبيه علم الخالق سبحانه بعلم الإنسان» (٢) وقول الغزالي إن من يجوَّز علماً واحداً بسيطاً بالأجنساس والأنواع، يجب أن يجوِّز علماً واحداً بحيط بالأشخاص المختلفة، وأحوال الشخص الواحد، «هِو قول سفسطائي... فإن العلم بالأشخاص هو حسَّ وخيال، والعلم بالكليات هو عقل» (٣).

أما قول الغزالي إن تعدد الأنواع والأجناس يوجب التعدد في العلم، فصحيح برأي ابن رشد. لذلك لا يصف المحققون من الفلاسفة علم الله بالموجودات، لا بكلي ولا بجزئي، لأن والعلم البذي هذه الأمور لازمة له هدو عقبل منفعدل ومعلوله (12). بينما علم الله فاعل، وهو أشرف من علمنا، فتعلقه من الموجود يكون بجهة أشرف، والوجود الأشرف علة الأخسّ. لذلك قال القدماء: وإن الباري...

<sup>(</sup>١) تهافت الخواجه زاده، بهامش تهافت ابن رشد، ص ٤٢ ــ ٤٣.

<sup>(</sup>۲) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ۷۰۰.

Aristote, La Métaphysique, P 698 - 699. ; li

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه، ص ٧٠١.

<sup>(</sup>٤) نفسه، ص ٧٠٧.

هو الموجودات كلها، وهو المنعم بها. ولذلك قال رؤساء الصوفية: لا هو إلا هو. ولكن هذا كله هو من علم الراسخين في العلم. ولا يجب أن يكتب هذا، ولا أن يكلّف الناس اعتقاد هذا. ولذلك ليس هو من التعليم الشيرعي، ومن أثبته في غيسر موضعه فقد ظلم، كما أن من كتمه عن أهله فقد ظلم، (۱).

#### ه ـ خلاصة:

الله السذي لا يجب أن يعزب عن علمه مثقال ذرة في السماوات ولا في الأرض، وإلا كانت مخلوقاته أعلم منه، كيف يمكنه أن يعلم الجزئيات المنشكلة والمتغيّرة، دون أن يلحق ذاته التغيّر أو التكثّر أو الجهل؟

هذه هي المشكلة التي حاول الفلاسفة حلها وإيجاد المخرج المناسب لها، فقال ابن سينا إن الله يعلم الأشياء بنوع كلي، لا يمدخل تحت الزمان. ولا يعلم المجزئيات التي يوجب تجدد الإحاطة بها تغيراً في ذات العالم(٢).

لكن هذا التقرير، رغم واقعيته التوفيقيَّة نسبة إلى المتكلمين (الذين يقولون بالعلم المطلق، تبعاً للإرادة والإحداث بالقدرة المطلقة)، يبقى قاصراً بنظر ابن رشد، الذي شدَّد على وجوب التفريق بين علم الله وعلم الإنسان. لأن التناقض بين العلم الكلي والعلم الجزئي يكون في حق الإنسان فقط.

قال ابن رشد: دمشال ذلك أن الإنسان يقال فيه: إما أن يعلم الغير وإما أن لا يعلمه، على أنهما متناقضان، إذا صلق أحدهما كذب الآخر. وهو سبحانه يصلق عليه الأمران جميعاً. . . وكذلك الأمر في الكليات والجزئيات يصلق عليه سبحانه أن يعلمها . . . وأما من فصّل فقال(؟): إنه يعلم الكليات ولا يعلم الجزئيات، فغير محيط بمذهبهم ولا لازم لأصولهم(٤). فإن العلوم الإنسانية كلها انفعالات وتأثيرات

<sup>(</sup>۱) نفسه، ص ۷۰٤.

<sup>(</sup>٢) را: ابن سينا، الشفاء، الإلهيات، ج ٢، ص ٣٥٥ ـ ٣٦٢.

<sup>(</sup>٣) وهو ابن سينا.

<sup>(</sup>٤) يمني قدماء الفلاسفة.

عن الموجودات. . . وعلم الباري هو المؤثر في الموجودات، (١).

وقد أقرَّ علاء الدين الطوسي المفهوم نفسه حين جعل علم الله فاعلاً وليس تابعاً للمعلوم. قال: «وأما علم الباري فهو علم فعلي بمعنى أنه سبب لوجود الممكنات. فهو متبوع وغير مفتقر إلى شيء غير ذاته تعالى، فلا يلزم منه أن يكون لغيره مدخل في تكميله على تقدير كون العلم صفة زائدة»(٢).



<sup>(</sup>١) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٥٧٥.

Aristote, La Métaphysique, tome II, P 699 - 706. : Y

<sup>(</sup>٢) الطوسي، الذخيرة، ق (٧٩ سـ أ).







# القسم الثاني: الطبيعيات

• الفصل الأول: السببية.

• الفصل الثاني: المعاد.





## الفصيل الأول السسيسيئة

#### ١ \_ مقدمة:

ذكر الغزالي في كتاب «تهافت الفلاسفة» (١)، أن الطبيعيات علوم كثيرة، وهي تنقسم إلى أصول وفروع. أما أصولها فثمانية: ما يلحق الجسم والحركة، أركان العالم، الكون والفساد، أحوال العناصر الأربعة، الجواهر المعدنية، أحكام النبات، الحيوانات والنفس الحيوانية. وأما فروعها فسبعة؛ الطب، أحكام النجوم، علم الفراسة، التعبير(٢)، علم الطلسمات(٢)، علم النيرنجات(٤)، وعلم الكيمياء.

وليس يلزم، كما قال الغزالي، مخالفة الفلاسفة شرعاً في شيء من هذه العلوم، ووإنما نخالفهم من جملة هذه العلوم في أربعة مسائل: الأولى حكمهم بأن هذا الاقتران المشاهد في الوجود بين الأسباب والمسببات اقتران تلازم بالضرورة. فليس في المقدور ولا في الإمكان إيجاد السبب دون المسبب ولا وجود المسبب دون السبب. . . ه (٥٠). والنزاع لازم في هذه المسالة، لأنه ينبني عليها إثبات المعجزات الخارقة للعادة، من قلب العصا ثعباناً، وإحياء الموتى وشق القمر.

<sup>(</sup>۱) صفحة ۱۹۰.

 <sup>(</sup>٢) استدلال المتخيلات الحكمية على ما شاهلته النفس من عالم الغيب.

 <sup>(</sup>٣) تأليف القوى السماوية بقوى بعض الأجرام الأرضية، لتأتلف من ذلك قوة تفعل فعلاً غريباً
 في المالم الأرضى.

<sup>(</sup>٤) مزج قوى الجواهر الأرضية، ليحدث منه أمور غريبة.

<sup>(</sup>٥) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ١٩١.

وقسم الخواجه زاده الحكمة في مقدمة تهافته، إلى عملية (١) ونظرية. والنظرية إما متجردة عن المادة الجسمانية، كالعلم الإلهي، أو غير متجردة عنها كالعلم الطبيعي. وقد ذكر للعلم الطبيعي سبعة فروع هي نفسها التي ذكرها الغزالي (٢).

أما الطوسي، فإنه لم يبورد ما أورده الغزالي من الحديث عن الطبيعيات، وبيان أصولها وفروعها. لكنه فصَّل الكلام في المعجزات، في الفصل المتعلق بعلم نفوس السماوات بأحوال الكائنات(٢٣).

واعتبر ابن رشد، أن ما عدَّده الغزالي ومن أجناس العلم الطبيعي الثمانية، فصحيح على مذهب أرسطو<sup>(1)</sup>. . . أما العلوم التي عدَّدها على أنها فروع له، فليست كما عدَّهاء<sup>(1)</sup>. فالطب بنظره ليس من العلم الطبيعي، كذلك علم أحكام النجوم . والتعبير ليس من العلم لا نظرياً ولا عملياً. أما علوم الطلسمات فهي باطلة، والكيمياء<sup>(1)</sup> صناعة مشكوك في وجودها. وأما الكلام في المعجزات، فليس فيه للقدماء من الفلاسفة قول، لأن هذه كانت عندهم من الأشياء التي لا يجب أن يتعرض للفحص عنها، فإنها مبادىء الشرائع، والمشكك فيها يحتاج إلى عقوبة عندهم . . . وكيفية وجودها هو أمر إلهي، معجز عن إدراك العقول الإنسانية، (٧).

ولا بدَّ لإثبات المعجزات بنظر المليين، من نفي السببية الطبيعية، أي نفي الاقتران الضروري بين ما يعتقد في العادة سبباً وما يعتقد مسبَّباً، فما هـو القول في

<sup>(</sup>١) كالأخلاق، وتدبير المنزل وتدبير المدينة.

<sup>(</sup>٢) را: الخواجه زاده، تهافت الفلاسفة، المقدمة، ص ٦.

<sup>(</sup>٣) الطوسي، الذخيرة، ق (٩٠ سـ ب).

Aristote, physique, tome I, P58. : Y (1)

<sup>(</sup>٥) أبن رشد، تهافت التهافت، ص ٧٦٧.

 <sup>(</sup>٦) العلم الذي مقصوده تبديل خواص الجواهر المعدنية، ليتوصل إلى تحصيل الـذهب والقضة بنوع من الحيل.

<sup>(</sup>٧) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٧٧٣.

السببية؟ وهل ترتب الموجودات بعضها على بعض هو لعليَّة حقيقيَّة فيما بينها؟

## ۲ ــ الغزالي<sup>(۱)</sup>:

قال: «الاقتران بين ما يعتقد في العادة سبباً، وما يعتقد مسبباً، ليس ضرورياً عندناه (٢). وكل شيئين متغايرين، لا يتضمن إثبات أحدهما إثبات الآخر، ولا نفي أحدهما متضمن نفي الآخر. وليس من ضرورة وجود أحدهما وجود الآخر ولا من ضرورة عديه عدمه، مثل الري والشرب، والشبع والأكل، والاحتراق ولقاء النار، والموت وجز الرقبة. بل يجوز عند الغزالي وقوع الملاقاة بين القطن والنار دون الاحتراق، ويجوز انقلاب القطن رماداً محترقاً دون ملاقاة النار، والفلاسفة ينكرون ذلك ويدعون استحالته.

والنار ليست فاعلاً بالطبع، لا يمكنه الكف عما هو طبعه بعد ملاقاته لمحل قابل له كما يقول الفلاسفة. بل فاعل الاحتراق هو الله، بواسطة المسلائكة أو بغير وأسطة. ولا دليل على أن النار فاعل، سوى مشاهدة حصول الاحتراق عند ملاقاة النار. لكن المشاهدة تدل على الحصول عنده لا على الحصول به. والأكمه الذي تنكشف الغشاوة عن عينه نهاراً فيرى الألوان، يظن أن فاعل الإدراك عنده فتح البصر. حتى إذا غربت الشمس علم أن سبب انسطباع الألوان في بصره نسور الشمس. إذن من أين يامن الخصم أن تكون علل الحوادث وأسبابها في مبادىء الوجود، تفيض عنها عند حصول الملاقاة بينها؟

وإن سلم الفلاسفة أن الحسوادث تفيض عن مبادئها، فإن همذا الفيض هو باللّزوم والطبع، لا على سبيل التروي والاختيار. كصدور الشعاع من الشمس، فتفترق المحال في قبوله بحسب استعداداتها. فالجسم الصقيل يقبله ويعكسه، والهمواء لا يمنع نفوذه، وبعض الأشياء تلين به وبعضها يتصلّب، والثوب يبيّض والوجه يسودً. فالمبدأ واحد والآثار مختلفة لاختلاف استعدادات القوابل، وعلى

<sup>(</sup>١) را: الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ١٩٥ ــ ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ص ١٩٥.

هذا المعنى أنكر الفلاسفة وقوع إبراهيم في النار مع عدم الاحتراق. لأن ذلك لا يمكن إلا بسلب الحرارة من النار، وذلك يخرجه عن كونه ناراً، أو بقلب ذات إبراهيم وبدنه حجراً حتى لا تؤثر فيه النار، ولا هذا ممكن ولا ذاك(١).

وإذا أنكر لزوم المسببات عن أسبابها، وأضيفت إلى إرادة مخترعها، جاز انقلاب الكتاب غلاماً، والرماد مسكاً، والحجر ذهباً، لأن هذا ممكن والله قادر على كل شيء ممكن.

والجواب عن هذا أن الله يفعل بالإرادة والاختيار، ويمكنه أن يخلق الاحتراق عند ملاقاة القطنة النار، أو لا يخلقه. والممكنات التي لم تقسع يخلق لنا الله علماً بأنه لم يفعلها. والعلم بحدوث الممكن جائز للنبي لا للعامي. وفلا مانع إذن أن يكون الشيء ممكناً في مقدورات الله، ويكون قد جرى في سابق علمه أنه لا يفعله، مع إمكانه في بعض الأوقات، ويخلق لنا العلم بأنه ليس يفعله في ذلك الوقت. فليس في هذا الكلام (٢) إلا تشنيع محض (٣).

ويجوز، كما يقول الغزالي، أن يُلقي نبي في النار فلا يحترق. وذلك إسا بتغيير صفة النار فتقصر سخونتها على جسمها، أو بتغيير صفة النبي بإحداث صفة في بدنه تخرجه عن كنونه لحماً وعظماً. وإن من يطلي نفسه بالطلق(1) لا يتأثير بالنار، والذي لم يشاهد ذلك ينكره. ثم إذا كان التراب يستحيل نباتاً، والنبات عند الحيوان دماً، والدم منياً ثم حيواناً، وهذا بحكم العادة واقع في زمن متطاول، ففي مقدور الله أن يدير المادة في هذه الأطوار في وقت قريب، وتحصل باستعجال هذه القوى معجزة النبي.

<sup>(</sup>١) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) في كلام الفلاسفة.

<sup>(</sup>٣) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٤) فرور معدني لطيف المجسّ. (المنجد).

## ٣ ــ الطوسي:

ذهب الملّيون إلى أن سائر الممكنات مستندة إلى إيجاد الله تعالى باختياره، «بلا إيجابٍ ذاتي منه، ولا علية حقيقيّة لبعضها بالنسبة إلى بعض» (١٠). وقد جرت عادته تعالى بترتب الحوادث بعضها على بعض، كترتب احتراق القطن على ملاقاة الناد لا الماء. ولو جرت عادته بترتب احتراق القيطن على ملاقاة الماء، ثم شاهد مشاهد احتراقه بالنار لكان يستبعده كما يستبعد الآن عكسه.

وذهبت الفلاسفة إلى أن المسوجودات من حيث ذواتها، بعضها علة حقيقية لبعض، وأثبتوا تلك العلية بين الممكنات (٢). وهم متّفقون على أن العلة الأولى هي واجب الوجود، لكن الاختلاف في الموجودات العنصرية. فهم يقولون أحياناً إن طبائع بعضها علة فاعلية لبعض، فالخفة علة للميل إلى المحيط، والثقل علة للميل إلى المركز، وطبيعة الماء علة للبرودة، وطبيعة النار علة للسخونة. وفي أكثر أحكامهم أن العلة الفاعلية لجميع ما في عالم العناصر، من الصور والأعراض والنفوس البشرية، هي العبدا الفياض. ولوجود الأشياء شروط وأسباب معلة، ويحصل بحسب استعداداتها وقابليتها فيضان من المبدأ، وفاعل الكل هو العبدا لاغير (٣).

وقد جعل الطوسي ما أورده الفلاسفة، مع الرَّد عليهم، في ثلاثة فنون(٢):

● الأول: إن ما يشاهد من ترتب شيء على شيء آخر، لا يدل على العملاقة العقلية والعليَّة الحقيقيَّة، بل على السببية العادية. والفلاسفة معترفون بجواز خرق العمادة، بل بوقوع هذا الخرق، والعادة عبارة عن الأمر المستمر المشاهد مراراً، فالخارق من خوارقها هوما لم يقمع قبله مثله. وإحراق النار للقطن مثلاً، هومن

 <sup>(</sup>١) الطوسي، اللخيرة، ق (٩٥ ــ ب).

<sup>(</sup>٢) لا: ابن سينا، الشفاء، الإلهيات، ج٢، ص ٢٦٤ ــ ٢٦٨.

<sup>(</sup>٣) را:: ابن سينا، الشفاء، الإلهيات، ج ٢، ص ٢٦٨ ــ ٢٧٨.

<sup>(</sup>٤) الطوسي، الذخيرة، ق (٩٦ - أ).

العاديّات التي استمرت، مع جواز وقوع خلافها. وترتب الشيء على الشيء لا يفيد العلم بالعليّة والمعلولية ضرورة، فالفلاسفة أنفسهم قائلون بأن فاعل جميع الحوادث العنصرية هو العقل الفعّال لا غير. وحكمهم بغليّة الطبائع مبني على نفي كون الله فاعلاً مختاراً، وقد سبق بيان بطلانه.

• الثاني: قالت الفلاسفة إن كيل الحوادث في العالم أثر المبدأ الفياض، تفيض منه الصور والأعراض والنفوس على هيولى العناصر بحسب استعداداتها. واختلاف الأثر مع كون المبدأ واحداً، سببه اختلاف الاستعدادات بالإضافة لاختلاف الشروط. فشعاع الشمس يبيض الثوب ويسود الوجه، ويليَّن الشمع ويصلُّب الطين.

لكن وشيئاً من هذه الأحكام ليس له دليل أصلاً. . . ثم إن قولهم هذا ناقض لكثير من قواعدهمه(١). منها حكمهم بأن حركة الثقيل والخفيف طبيعية، وقد قالوا إن فاعلها هو العقل. ومنها حصرهم الحركات في الطبيعية والقسرية والإرادية، بينما حركات الأجسام السفلية وميولها ليست طبيعية كما ذكر، ولا قسرية، لأن القسر على خلاف الطبيعي ولا حركة قسرية إذا لم يوجد ميل طبيعي. وهي لا إرادية، لأن المبدأ عندهم موجب لا مختار. ومنها حكمهم بأن لكل جسم حيَّزاً طبيعياً، لا ينتقل عنه إلا لقاسر. وإذا ارتفع ذلك القاسر عاد إليه بطبعه. ووجه التناقض أن حصول الجسم في ذلك المكان من أعراضه، وفاعل جميع الأعراض هو العقل الفعال.

• الشالث: قالت الفلاسفة إنه لو استندت الحوادث كلها إلى الفاعل المختار، لاستلزم ذلك أشياء مستبعدة وأموراً مستنكرة، كأن يكون أمامنا جبال شواهق ولا نراها، ووراءنا بوقات بوائق ولا نسمعها، وعلى رؤوسنا طواويس ولا نحس بها. وكانقلاب أهل السوق حكماء، وأقمشتهم كتباً. وصيرورة أواني المطبخ مشايخ زهاداً، لإمكان ذلك وجواز تعلق إرادة الله به. ويلزم من ذلك أن لا يعود شيء من علومنا يقينياً.

 <sup>(</sup>١) الطوسي، الذخيرة، ق (٩٧ \_ أ).

والجواب أنه لعل شيئاً من شرائط رؤية الجبال يكون مفقوداً، ولذا لا تسرى. وكذا الحال في عدم سماع الأصوات والإحساس بالأشياء. فإذا جاز الكون والفساد، وكثرة الفيض من المبدأ تكون بحسب كشرة الاستعدادات، جاز أن تخلع بعض الأشياء صورها وتلبس صوراً أخرى غيرها. والفلاسفة معترفون بأن الحس يغلط، ومسع إمكسان الغلط لا يحصل اليقين. «وإذا لم يكن شيء من إدراك يغلط، ومسع علماً يقينياً، لأن جميعها فروع إدراك الحواس، ومبنية عليه، والمبني لا يكون يقينياً ضرورة»(١).

والجواب عن الكل عند الطوسي، أنه لا بُعد في أن يخلق الله تعالى في العبد العلم اليقيني بأحد طرفي الممكن، مع علم العبد بإمكان الطرف الآخر. لأن علم العبد لا مدخل له بالعليَّة في حصول علم أو في انتقائه، بل الكل من الله ابتدأ.

### ٤ \_ تقويم:

لقد أجمع الملّيون، وعلى رأسهم الغزالي والطوسي والخواجه زاده، على نغي السببية الطبيعية، وعدم ربط الحوادث بعضها ببعض، ربطاً ثابتاً يقوم على جعل السابق منها سبباً واللاحق مسبباً. أما الغزالي والطوسي، فقد أوردا من أدلة النغي ما ظهر بيانه. وأما الخواجه زاده، فإنه لم يأت بجديد حيث تحدّث عن الطبائع والآثار، وترتب العلل والمعلولات. وإنكار المعجزات? والمعجزة بنظره لم ينكرها الحكماء، بل أنكرها البعض من عوام المتفلسفة وهمجهم. فكما أن امتزاج العناصر يعطي نباتاً، والنبات يستحيل عند الحيوان دماً، والدم منياً ثم حيواناً، ويمكن لذلك كله أن يختصر بلحظة إذا أراده الله تعالى؛ وكما تولد بعض الحيوانات من المواد، كالحية من الشعرة، والفار من الطين، والضفدع من المطر؛ كذلك فإن انقلاب الكتب أناساً، وأواني البيت ذهباً أو فضة، احتمال لا يمكن دفعه برهان.

الطوسي، اللخيرة، ق (٩٨ ـ ب).

<sup>(</sup>٢) را: تهافت الخواجه زاده، القصل الثامن عشر.

قال الخواجه مخاطباً الفلاسفة: ولا يقال: لمو لم يتوقف وجود الأثر على الاستعداد، لما جزمنا بأن الكتب التي في حجرتنا لم تنقلب أناساً فضلاء، ولا أواني البيت لم تنقلب ذهباً أو فضة. لأنا نقول: ... فإن المواد العنصرية مطبعة عندكم للحركات الفلكية والأوضاع التي تحدث بها، إذ هي مباد لاستعداداتها للصور والأعراض. فمن الجائز أن يحدث وضع غريب فلكي لا يحدث مثله في ألوف السنين. يقتضي حصول الاستعداد في مواد الكتب التي في حجرتنا لقبول صورة الإنسان. .. وهذا احتمال لا يمكن دفعه ببرهان قاطع، (۱).

وقد ردَّ ابن رشد على هذه الأمور كلها، التي يمكن اختصارها بمسألتين. إنكار المعجزات، وإنكار الأسباب الفاعلة في المحسوسات. قال راداً على الغزالي في مسألة المعجزات: «وأما ما نسبه من الاعتراض على معجزة إبراهيم عليه السلام، فشيء لم يقله إلاَّ الزنادقة من أهل الإسلام. فإن الحكماء من الفلاسفة ليس يجوز عندهم التكلم ولا الجدل في مبادىء الشرائع، وفاعل ذلك عندهم محتاج إلى الأدب الشديد»(٢).

فيجب على الإنسان أن يسلم مبادى الشسريعة ويقلد فيها. ومبادى المعجزات أمور إلهية تفوق العقول الإنسانية، فلا بد أن يعترف بها من جهل أسبابها. ولم يتكلم من القدماء في المعجزات أحد، مع ظهورها وانتشارها في العالم، لأنها مبادى الشرائع، والشرائع مبادى الفضائل التي إذا نشأ عليها الإنسان كان فاضلاً. وإن وتمادى به الزمان والسعادة إلى أن يكون من العلماء الراسخين في العلم، فعرض له تأويل في مبدأ من مبادئها، ففرضه أن لا يصرح بدلك التأويل، وأن يقول فيه كما قال الله سبحانه: ﴿ . . . والرّاسِخُونَ في الْعِلْم يَقُولُونَ آمنًا بِهِ وَلْنَ يَقْدُ رُبّنًا . . ﴾ الآية (٣). هذه هي حدود السرائع وحدود العلماء (٤).

<sup>(</sup>١) الخواجه زاده، تهافت الفلاسفة، ص ٧٩١.

<sup>(</sup>۲) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ۷۹۱.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران ٣، ٧ م.

٤) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٧٩١.

وفي مسألة السببية قال ابن رشد: دأما إنكار وجود الأسباب الفاعلة، التي تشاهد في المحسوس، فقول سفسطائي، والمنتكلم بذلك إما جاحد بلسانه لما في جنانه، وإما منقاد لشبهة سفسطائية (١٠). وذلك لكون الأسباب المتميزة أساساً للموجودات المتميزة، وإلا اختلطت الموجودات. قال: دفيان من المعروف بنفسه أن للأشياء ذوات وصفات. هي التي اقتضت الأفعال الخاصة بموجود موجود. وهي التي من قبلها اختلفت ذوات الأشياء وأسماؤها وحداودها فلو لم يكن لموجود موجود فعل يخصّه، لم يكن له طبيعة تخصه. ولو لم يكن له طبيعة تخصه لما كان له اسم يخصه ولا حدً. وكانت الأشياء كلها شيئاً واحداً ولا شيئاً واحداً ولا

يضاف إلى هذا التوضيح البالغ الأهمية، إقرار مبدأ السببية كنواحد من أهم مقومات العقل، والمنهجية العقلية التي تنبني عليها العلوم الفسرورية<sup>(۵)</sup>. فالعقل بنظر البن رشد وليس هو شيء أكثر من إدراكه الموجودات بأسبابها، وبه يفترق من ساثر القوى المدركة. فمن رفع الأسباب فقد رفع العقل. . . ومن يضع أنه ولا علم واحد ضروري، يلزمه أن لا يكون قوله هذا ضرورياً» (۱۲).

#### ٥ \_ خلاصة:

في الموجودات علل ومعلومات، أو أسباب ومسبّبات، ولا أحد مطلقاً ينكر ذلك. لكنما الخلاف في ترتّب الممكنات بعضها على بعض. فقد ذهب الفلاسفة إلى أن الموجودات من حيث ذواتها بعضها علّة حقيقيّة لبعض<sup>(3)</sup>. بينما أسند الملّيون الحوادث كلها إلى الفاعل المختار، فالسبب الحقيقي لجميع الحوادث

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ص ٧٨١.

<sup>(</sup>٢) نفسه، ص ۸۷۲.

Aristote, La Métaphysique, tome II, P 468 - 472. : U

<sup>(</sup>٣) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٧٨٥.

<sup>(</sup>٤) ابن سينا، الشفاء، الإلهيات، ج٢، ص ٢٦٤ ــ ٢٦٨.

R. Blanché, La Science Actuelle et le Rationalisme (Paris, 1967), P 56. ; Y (4)

عندهم هو الله(١)، وما نشاهده من ترتّب آثار معينة على أفعال معينة أو ظواهر، هي مشاهدة اعتاد عليها الإنسان، ويجوز على الله تبديلها.

هذا هو رأي الغزالي، وهو يتفق مع الفيلسوف القسيس نقولا مالبرانش (٢) الذي يرى أن الله وحده هو محرك الأجسام، بينما المخلوقات لا جدوى منها في حد ذاتها، ويقتصر دورها على كونها أسباباً اتفاقية تتحقق عبرها الإرادة الإلهية (٣). وذكر يوسف كرم أن الله وحده بنظر مالبرانش هو الفعّال، وأنه وينمي النبات بمناسبة حرارة الشمس، ويفعل كل شيء بمناسبة شيء آخر. وليست المخلوقات عللا، ولكنها هي وأفعالها فرص أو مناسبات لوجود موجودات وأفعال أخرى بفعل الخالق (٤).

وإذا كانت التجربة بنظر الملّيين، لا تظهرنا على عليّة الجسم الذي يقال إنه يحرك جسماً آخر، بل فقط على أن الجسم الآخر يتحرك، فإن الأمر المستمر المشاهد مراراً من هذه الحركة هو العادة، ويمكن لله خرقها. وقد ركّزت المدرسة التجريبية في الفلسفة، وعلى رأسها هيوم (٥)، على أنه يستحيل على العقل مهما دقّت ملاحظته أن يجد المعلول في العلة المفترضة (١). والاستدلال لا يخوّلنا توقّع نفس المعلولات بعد نفس العلل. «وكل ما هنالك أن العلة شيء كثر بعده تكرار شيء آخر، حتى أن حضور الأول يجعلنا دائماً نفكر في الثاني. وعلى ذلك تعود علاقة العليّة إلى علاقتي التشابه والتقارن، فهاتان العلاقتان هما الأصليتان، وعلاقة العليّة مجرد عادة فكرية من نوعها. وما يزعم لها من ضرورة، ناشيء من أن العادة تجعل الفكر غير قادر على عدم تصور اللاحق وتوقعه إذا ما تصور السابق. والنتيجة تجعل الفكر غير قادر على عدم تصور اللاحق وتوقعه إذا ما تصور السابق. والنتيجة

١) الغزالي، تهافت الفلاسفة ص ١٩٥ ــ ٢٠٥، والاقتصاد في الاعتقاد، ص ١٣٦.

 <sup>(</sup>۲) Nicolas Malebranche (۲) م.
 راجع عنه: الطوسى، الذخيرة، فهرس الأعلام والفرق.

Malebranche, pages Choisies (Classiques Larousse, Paris, 1959), P 73. (\*)

<sup>(</sup>٤) يوسف كرم، تاريخ الفلسفة الحديثة (القاهرة ١٩٦٢)، ص ١٠٠.

<sup>(</sup>٥) ١٧١١ م ١٧١١ م ١٧١١ م را: الطوسي، الذخيرة، فهرس الأعلام والفرق.

F. Alquié, L'Expérience (P. U. F., Paris. 1966), P 5 -12. (1)

أن ليس يوجد حقائق ضرورية، ومبادىء بمعنى الكلمة، وأن العلوم الطبيعية نسبية، ترجع إلى تصديقات ذاتية يولدها تكرار التجربة، (١).

لكن التوافق بين الغزالي والتجريبين في استبعاد الضرورة العقلية، في مبدأ السببية وترتب المعلولات على العلل، لا يعني تسوافقاً عساماً بين مسذهبيهما. فالتجريبيون يبنون نظرية المعرفة كلها على عامل الإدراك الحسي. والعقل بنظرهم مثل المرآة، تنظيع فيه صور العالم الخارجي انطباع النقش في الشمع اللين(٢٠). فهم يرفضون الضرورة العقلية، ويستندون إلى المعطيات الحسية فقط، بينما الغزالي لا يثق مطلقاً بالمحسوسات، ويشكك بالمعطيات العقلية ليجعل كل شيء خاضعاً لإرادة الله ومشيئته (٢٠).

ثم إن اعتبار الاقتران المشاهد بين الأسباب والمسببات عادة يألفها العقل، هو اعتبار مرفوض لدى ابن رشد. إذ لا يمكن أن يكون لله عادة. ولا للموجودات. أما إذا كان المقصود بالعادة عادة لنا في الحكم على الأشياء، فالفلاسفة لا ينكرونها. قال أبو الوليد:

«ومحال أن يكون الله تعالى عادة، لأن العادة ملكة يكتسبها الفاعل، توجب تكرر الفعل منه على الأكثر... وإن أرادوا أنها عادة للموجودات، فالعادة لا تكون إلا لذي النفس. وإن كانت لفير ذي نفس فهي في الحقيقة طبيعة... وأما أن تكون عادة لنا في الحكم على الموجودات، فإن هذه العادة لبست شيئاً أكثر من فعل المقل، الذي يقتضيه طبعه، وبه صار العقل عقلاً. وليس تنكر الفلاسفة مشل هذه العادة ع<sup>(2)</sup>.

أما أهمية مفهوم السببية، فهي في كنونه الأسناس البذي تنبني علينه العلوم

<sup>(</sup>١) يوسف كرم، تاريخ الفلسفة الحديثة، ص ١٧٥.

Alquié, L'Expérience, P 5. : (Y)

<sup>(</sup>٣) الغزالي، المنقذ من الضلال، ص ١٢ – ١٤.

<sup>(</sup>٤) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٧٨٦.

والقسانون العلمي (1). والعلم اليقيني بنسظر ابن رشد، همو معرفة الشيء على ما هو عليه. فالموجودات تنقسم إلى متقابلات وإلى متناسبات، دفلو جاز أن تغترق المتناسبات لجاز أن تجتمع المتقابلات. لكن لا تجتمع المتقابلات، فلا تفترق المتناسبات. هذه هي حكمة الله تعالى في الموجودات وسنته في المصنوعات: في الموجودات وسنته في المصنوعات: في ... وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَةِ اللّهِ تَبْدِيلًا ﴾ (٢) ه (٤).

وتقرير ابن رشد هذا قريب جداً من المفهوم الحديث للقانون العلمي. فإذا كان القانون العلمي يرتكز على مبدأ السببية، فإنه لا يكفي في هذا المبدأ تتابع الأحداث، ليكون ارتباطها ببعضها ارتباط العلل بالمعلولات. إذ لا يكفي أن تكون الظاهرة دأه متبوعة بالظاهرة «ب»، حتى نقول إن دأه سبب «ب». فظهور الندى يسبقه طلوع القمر، لكن ضوء القمر ليس سبباً لظهور الندى. صحيح أن العلة تكون متبوعة دائماً بالمعلول نفسه، لكن التتابع لا يكفي لتحديد العلّة. فالظاهرة وأه لا تكون سبباً لها عندما تحدثها دون غيرها. فالنار مثلاً تحدث السخونة، والسنخونة تحدث التجفيف، هذه ظواهر شلاث السابق فيها علة لللاّحق.

ولكي ينبني القانون العلمي، يجب أن يضاف إلى التتابع والإحداث مبدأ الثبات (٤). إذ القانون العلمي عبارة عن علاقة دائمة ونسبة ثابتة بين ظاهرتين. مثل قانون تمدد الأجسام بتأثير الحرارة. على أن المنهجية العلمية الموضوعية، والحديثة، قد تجاوزت السؤال لم، واكتفت بالسؤال كيف تحصل النظواهر، وذلك كي لا تغوص بدون جدوى في مناهات الميتافيزيقا (٥).

A. Virieux - Reymond, L'Epistémologie (P. U. F., Paris, 1966), P 65 - 72. (1)

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب ٣٣، ٢٢ م.

<sup>(</sup>٣) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٨١٢.

A. Virieux - Reymond, L'Epistémologie, P 68. : 1) (1)

La Loi des trois états d'Auquste comte D'après Duisman et A Vergez, court — 1: Y (0) traité de la connaissance (Paris, 1970) P 145. La rousse. Dictionnaire de la philosophie, P 237 (positivesme-c).

## الفصل الثاني المسعساد

#### ۱ ـ مقدمة:

جميع الأحياء تفنى بـلا استثناء، لكن الإنســان وحده يتــوقف عند فنــاء نوعــه وينظر في مصيره. والمعني بالفناء الموت، وهو انحلال البدن وهجرة النفس له.

أما النفس، فهي جوهر روحاني قائم بنفسه، أثبتها الفلاسفة للأفلاك، وللنبات والحيوان والإنسسان (١). والقوى الحيوانية للنفس تنقسم إلى قسمين: محركة (٢) ومدركة (٣). بينما النفس العاقلة خاصة بالإنسان، وتسمى بالناطقة، ولها قوتان: القوة العالمة والقوة العاملة (٤).

والملّيون لا ينكرون شيئاً من هذا، ولا اعتراض لهم على تجرد النفس، وانفصالها عن الجسم، وعدم تحيزها. لكنهم يعترضون على معرفة ذلك بَطريق العقل. قال الغزالي: ووإنما نريد أن نعترض الآن على دعواهم معرفة كون النفس

<sup>(</sup>۱) را: ۱ ـ ابن سينا، الشفاء، الإلهيات، ج ۲، ص ٤٠٧ ـ ٤٠٨. والنجاة، ص ١٦٢، ٢٥٨.

٢ \_ الطوسي، اللخيرة، ق (٩٩ \_ أ).

Platon, timé. (G. F. Paris 1969), P 412. \_ Y

Aristote, De L'Ame, Par J. Tricot (Paris 1965), P 84. \_ 2

<sup>(</sup>٢) الفاعلة للحركة أو الباعثة عليها، كالقوة النزوعية أو الشوقية، ومنها الغضبية والشهوانية.

 <sup>(</sup>٣) وهي الحواس الخمس الظاهرة، مع ثلاث باطنة كما أوردها الغزالي: الخبالية، الموهمية،
 المفكرة.

<sup>(</sup>٤) را: الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ٢٠٦ ... ٢٠٩ العزالي، تهافت الفلاسفة، ص ٢٠٦ ... ٢٠٩

جوهراً قائماً بنفسه ببراهين العقل. ولسنا نعترض اعتراض من يبعد ذلك من قدرة الله، أو يسرى أن الشرع جاء بنقيضه، بل ربما نبين في تفصيل الحشر والنشر أن الشرع مصدق له. ولكنا ننكر دعواهم دلالة مجرَّد العقل عليه، والاستغناء عن الشرع فيه،(١).

وذكر الخواجه زاده، أن الفلاسفة احتجوا على تجريد النفوس البشرية عن المادة باثني عشر وجهاً، وهو لا يسلم بشيء منها. وليس المقصود رفض تجردها، بل «المقصود بيان ضعف أدلتهم، وردَّ دعواهم معرفة ذلك بمجرد دلالة العقل»(٢)، علماً بأن الغزالي والحليمي(٩) وأبا القاسم الراغب، وأكثر أرباب المكاشفة من المتصوفة ذهبوا إليه.

وبالإضافة لإقراره بروحانية النفس وتجردها من جهة، ولاعتراضه على الفلاسفة من جهة أخرى، توسع الطوسي في شرح قوى النفس، فمر بين النفوس الأرضية والنفوس الفلكية، وذكر للنفس ثماني قوى يشترك فيها النبات والحيوان (٢٠). وهي بحسب أحوالها في الحيوان: الجاذبة، الماسكة، الهاضمة، الغاذية، النامية، وهذه يحتاج إليها بقاء الشخص. والمولّدة والمصوّرة، ويحتاج إليها بقاء النوع. ثم ألقوه المدركة، وهي الحواس الخمس الظاهرة والحواس الخمس الباطنة (٤٠). وفي توسّعه هذا شرح الطوسي بالتفصيل عملية الهضم والمراحل التي تمر بها الأطعمة في الجسد، لتتحول إلى غداء خالص له (٥٠).

إذن لا خلاف في تجرد النفس وروحانيتهما بين الفسلاسفية والمليّين. وإن

<sup>(</sup>١) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ٢١٠.

<sup>(</sup>٢) الخواجه زاده، تهافت الفلاسفة، ص ٧٩.

<sup>(</sup>٣) الطوسي، الذخيرة، ق (١٠٠ سـ ب). قا: .85 - Aristote, De L'Ame, P

<sup>(</sup>٤) وهي: الحسّ المشترك، الخيال، الوهم، الحافظة، المتصرفة.

<sup>(</sup>٥) الطوسي، اللخيرة، ق (١٠٠ - ب) - (١٠١ - ب).

 <sup>(1:</sup> الطوسي، الذخيرة، فهرس الأعلام والفرق.

اختلفت طرق الاستدلال عليه، فذلك لأن الكلام في أمر النفس غامض جداً كما يعترف به ابن رشد. فالله يختص به من الناس العلماء الراسخين في العلم، وولذلك قال سبحانه وتعالى: ﴿... وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُسلِ الرُّوحُ مِنْ أَسْرٍ وَلِذَلك قال سبحانه وتعالى: ﴿... وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُسلِ الرُّوحُ مِنْ أَسْرٍ رَبِّي وَمَا أُوبَيْتُمْ مِنَ الْمِلْمِ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ (١٠) . كما لا خلاف في خلود النفس وبقاتها بعد خراب البدن. ووتشبيه الموت بالنوم في هذا المعنى، فيه استدلال ظاهر في بقاء النفس. . . فيجب أن يكون حالها في الموت كحالها في النوم . . . وذلك بين من قوله سبحانه وتعالى: ﴿اللّهُ يَتَوَفّى الْأَنْفُسَ حِيْنَ مَوْتِهَا والّتِي لَمْ تَمُتُ فَي مَنامِهَا الروحَانية وأجسامها اللطيفة التي لا تحسّ. وما من أحد من الفلاسفة القدماء إلا وهو معترف بهذه النفوس» (١٤).

وإذا كانت الأبدان تفنى بالموت، فإن فناءها ليس أبدياً بنظر المليّين. بل يعاد إحيازها وحشرها يوم البعث، وهذا ما يسمى بالمعاد. وقد اتّهموا الفلاسفة بإنكار المعاد الجسماني ورد الأرواح إلى الأبدان، فما هو تفصيل الأقسوال في هذه المسألة؟

### ٢ ــ الغرالي:

قالت الفلاسفة: إن النفس تبقى بعد الموت بقاء سرمدياً، إما في لذة عظيمة إذا كانت كاملة زكية، وإما في ألم عظيم إذا كانت ناقصة ملطخة. أو يتفاوت الناس في درجات الألم واللذة كما يتفاوتون في المراتب الدنيوية.

فالسعادة تنال بالكمال والنزكية، والكمال يحصل بالعلم، والزكاء بالعمل(٥).

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء ١٧، ٨٥ ك.

<sup>(</sup>۲) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ۸۳۳.

<sup>(</sup>٣) سورة الزُّمر ٣٩، ٤٢ ك.

<sup>(</sup>٤) تهافت التهافت س ٨٦٢.

 <sup>(</sup>٥) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ٢٣٥ ــ ٢٤٠.

والنفس الجاهلة المنشغلة بالبدن وشهواته في الحياة الدنياء تشألم في الآخرة بفوات الللة النفسية. وإن لم تحس بالألم في حياتها، فلأن البعدن يلهيها وينسيها المها، كالخدر الذي لا يحسّ بالنار. فاللذات الجسدية حقيرة بالإضافة إلى اللذات الروحانية المقلية، والدليل على ذلك أن الملائكة التي ليست لها اللذات الحسية هي أشرف حالاً من البهائم. كما أن الإنسان نفسه يؤثسر اللذات المقلية على الحسية، فيهتم بالغلبة دون الأنكحة والأطعمة، وبالحشمة دون قضاء الوطر، وبلذة الثناء والإطراء دون خطر الموت.

وتـزكية النفس تتم بالعمل والعبادة. فالنفس المواظبة على الشهـوات تنال الأذى، لعجزها عن الاتصال بالملائكة، ولعجـزها عن تحصيـل اللذة الجسمانية المعتدلة بعد أن تستلب منها آلتها، وهي البدن. لذلك وجب الإعراض عن الدنيا، والاكتفاء بتوسط الشرع في الأخلاق، كالجود الذي هو وسط بين البخـل والتبذير، والشجاعة التي هي وسط بين الجبن والتهوّر.

إذن، السعيد من الناس من جمع فضيلتي العلم والعمل. والهالك من عُـدِم هاتين الفضيلتين. ومن له فضيلة العلم دون العمل فهو العالم الفاسق الـذي يتعذب مدة، ثم لا يدوم، لكمال نفسه بالعلم. ومن له فضيلة العمل دون العلم يسلم وينجو عن الألم، لكنه لا يحظى بالسعادة الكاملة.

ومن مات بنظر الفلاسفة قامت قيامته.

والجواب بنظر الغزالي، أن وأكثر هذه الأمور ليس على مخالفة الشرع. فإنا لا ننكر أن في الآخرة أنواعاً من اللذات أعظم من المحسوسات، ولا ننكر بقاء النفس عند مفارقة البدن، ولكنا عرفنا ذلك بالشرع. . . وإنما أنكرنا عليهم من قبل دعواهم معرفة ذلك بمجرّد العقل (١٠). لكن الذي يخالف الشرع هو إنكار حشر الأجساد، وإنكار اللذات والآلام الجسمانية في الجنسة والنار. فالجمع بين

<sup>(</sup>۱) الغزالي، تهافت الفلاسقة، ص ۲٤٠ ــ ۲٤١.

السعادتين، الروحانية والجسمانية، متحقق. والأمثال التي ضربت في ذلك لا تحتمل التأويل.

وذهبت الفلاسفة إلى أنه لو قُدِّر بعث الأجساد، لكان ذلك:

- إما بجمع مادة البدن التي تبقى ترابأ، وتركيبها وخلق الحياة فيها ابتداءً.
- ــ وإما برد البدن الأول بجميع أجزائه، على أن النفس موجود يبقى بعــد الموت.
  - ـ وإما برد النفس إلى البدن، أيّ بدن كان، لأن الإنسان إنسان بالنفس.

وهذه الأقسام الشلائة باطلة، لأن استئناف الخلق بحسب القسم الأول هو إيجاد لمثل ما كان لا لعين ما كان. وجمع أجزاء البدن بحسب القسم الثاني يؤدي إلى معاد الأقطع ومجلوع الأنف وناقص الأعضاء، وهذا مستقبع بحق أهل الجنة، كما أن أجزاء البدن تندشر وتختلط بغيرها من الأبدان وتدخل في بعضها البعض. وبطلان القسم الثالث حاصل لأن الأبدان المتناهية لا تفي بالأنفس غير المتناهية، ولأن توارد النفس على أكثر من بدن هو قول بالتناسخ، والتناسخ باطل(١).

اعتىرض الغزالي على أوجه الاستحالة هذه، باختيار القسم الشالث وإقراره شرعاً. فالنفس باقية بعد الموت، وذلك «دلُ عليه الشرع في قوله: ﴿وَلَا تَحْسَبَنُ اللَّهِ مُواتاً بَلُ أَحْيَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ...﴾ الآية (٢) (٢).

ورد النفس ممكن إلى أيّ بدن كان، سواء من مادة البدن الأول أو من مادة السندن الأول أو من مادة استؤنف خلقها. فالمهم هو النفس، لا البدن الذي يتبدل من الصغر إلى الكبر، بالهزال والسمن وغير ذلك. والتناسخ ينكره الشرع، أما البعث فلا ينكره، فإن سمي البعث تناسخاً فلا مشاحة في الأسماء. والله قادر على تدبير الأمور(1).

المرجع نفسه، ص ۲٤٢ - ۲٤٦.

<sup>(</sup>٢) ﴿عِنْدَ رَبُّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾، [آل عمران ٣٠، ١٦٩م].

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه، ص ٢٤٦.

<sup>(</sup>٤) عن الحشر والنشر وعذاب القبر، را: الغزالي، الاقتصاد في الاعتقاد، ص ١٩٩ – ٢٠٤.

### ٣ ـ الطوسي (١):

نقل الطوسي عن الإمام الرازي، أن الأقوال الممكنة في المعاد خمسة:

- ـ فهو إما جسماني فقط، وهذا قول أكثر المتكلمين.
- ــ أو روحاني فقط، وهذا قول أكثر الفلاسفة الإلّـهيين.
  - أو كلاهما معاً، وهو قول كثير من المحققين.
- أو ليس بواقع أصلًا، وهو قول قدماء الفلاسفة الطبيعيين.
- ــ أو ليس شيء من هذه الاحتمالات مجزوماً به، وهو ما نقل عن جالينوس.

ف المّعني بالمعاد إذن الروحاني والجسماني كلاهما. ومعنى الأول رجوع النفس إلى عالم التجرد والروحانيات، ومعنى الثاني رجوع البدن أو مثله إلى الوجود بعد فنائه وعدمه. لذلك جعل البحث في مقامين:

- الأول: لبيان حال إعادة المعدوم.
  - والثاني: لبيان حال المعاد.

## (أ) المقام الأول:

لقد جوِّز أكثر المتكلمين إعادة المعدوم، لا سيما المعتزلة، اللذين قالوا إن وجود المعدوم ممكن لذاته، وقدرة الله شاملة لجميع الممكنات، فيكون إيجاده مقدوراً له. وأنكر الفلاسفة وفئة من المتكلمين جوازه، وادَّعى البعض أن امتناعه ضروري، واستدلوا عليه بأدلة أربعة:

الأول: أن تخلّل العدم بين الشيء ونفسه محال، فبلا يمكن أن يكون الوجود الثاني عين الوجود الأول.

والاعتراض أن زمان عدم شيء هو تخلل بين زماني وجوده الواحد، الـذي إن تغاير في الزمانين، فتغايره اعتباري لا ذاتي، أو اعم من أن يكون ذاتياً أو اعتبارياً.

 <sup>(</sup>١) را: الطوسي، الذخيرة، ق (١١٢ - أ) - (١١٧ - ب).

الشاني: أن من ضرورة إعادة المعدوم بعينه أن يعاد الوقت الأول، وإلا لم يكن هو بعينه، لم يكن هو بعينه، وذلك محال. وإذا وجد في وقته الأول، وإذا لا معاداً.

والاعتراض أن الوجود في زمانين لا يستلزم المغايرة بين الوجودين، وإلاَّ لـزم أن يصير كل شخص في كـل آن شخصاً آخر. والموجـود الثاني يكـون وقته أيضـاً معاداً، فهو معاد لا مبتدأ.

● الثالث: أن جواز إعادة المعدوم يستلزم عدم التمايز بين الاثنين. ولا اثنينية بدون تماينز. وإذا جاز إعادة المعدوم بأن يخلق الله مثله في الـذات وفي جميع الأعراض، لا يكون بين المعاد ومثله تمايز.

والاعتراض عدم التسليم بجواز خلق مثل المعدوم في الأعراض المشخّصة.

• الرابع: أنه لو جاز إعادة المعدوم، لصدق عليه في حال عدمه أنه يجوز إعادته. فيلزم أن يكون المعدوم في حال عدمه متصفاً بجواز الإعادة، وهذا يميّزه عن الممتنع. لكن هذا التميّز محماك، لأن العمدم العسرف والنفي المحض لا يتمايزان.

والاعتراض أن جواز الإعادة والتميز يحصلان للمعدوم في نفس الأمر، حال حصوله في العقل. وما هو الجواب في جواز الإحداث فهو الجواب في جواز الإعادة.

(ب) المقام الثاني(١):

الملّيون عن آخرهم أثبتوا المعاد الجسماني، معتمدين في ذلسك على النصوص القطعيّة التي لا تقبل التأويل. وقد أنكره الفلاسفة، فلا حياة للبدن بعد موته، ولا جنة ولا نار حقيقيّتين، ولا لذة ولا ألم جسمانيين، وكلام الشرع في هذا

<sup>(</sup>١) لبيان حال المعاد الجسماني.

را: الطوسي، الذخيرة، ق(١١٤ ـــأ) -

القبيل، تمثيلات وتصويرات للأمور المعقولة بالأمور المحسوسة، تفهيماً للعقول القاصرة عن درك العقليات الصرفة لترغيبهم وترهيبهم. فمن اتصف بالفضائل، وتهللب عن الرذائل، بلغ اللذة الروحانية ونال السعادة العظمى. ومن اتصف بخلاف ذلك حرم تلك اللذة وتألم وتهياً للشقاوة الكبرى. ومن لم يتصف بشيء أصلاً، فلا ألم له ولا لذة.

واللذة الروحانية بنظر الفلاسفة أقوى من الجسمانية. فالإنسان يفضًل الغلبة والحشمة على المطاعم والمناكح، ويؤثر الرئاسة على إنفاق المال على نفسه. واللذة الباطنة أقوى من الحسية حتى عند الحيوان، الذي يؤثر على نفسه في الطعمة ودفع المؤذي عنه (١).

واللله العقلية المحضة أقوى اللذات وأشرفها، وذلك لوجهين:

• الأول: أن الإدراكات العقلية أقوى وأشرف من الحسيّة. فإدراك العقل يصل إلى كنه الشيء، وهو غير متناه ولا اختصاص له بنوع من الأنواع. ومدركات العقل هي الباري والمجردات، ومدركات الحسّ صفات الأجسام، فلا شرف للثانية بالنسبة إلى الأولى.

● الثاني: أن لذّات الملائكة هي العقلية لا غير، ولذات البهائم هي الحسّية فقط، وحال الملائكة ألذّ وأبهج من حال البهائم. وكذا، الألم العقلي أشد وأقوى من الألم الحسي.

وقد أنكر الفلاسفة المعاد الجسماني (٢)، بناءً على أن إعادة المعدوم ممتنعة. واستدلوا على عدم جواز حشر الأجساد وإعادتها بوجوه: منها أن المعاد الجسماني يستلزم التناسخ، وهو محال. ومنها أنه لو أعيدت الأبدان للزم كون بعض السعداء في الجنة أعمى، أو أعور، أو أشلً أو أعرج، مما لا يجوّزه المقل ولا الشرع. ومنها

<sup>(</sup>١) قا: ابن سينا، الشقاء، الإلهيات، ج ٢، ص ٤٢٣ ــ ٤٣٢.

<sup>(</sup>٢) ابن سينا لا ينكره صراحة، بل يقول بإثباته من طريق الشريعة: الشفاء، الإلهيات، ص ٤٢٣.

أن إعادة الأبدان يكون لغرض، حتى لا يكون عبثاً، وذلك الغرض إن عباد لله كان الله مستكملًا، وإن عاد للمعاد كان ذلك إما للإيلام وهو باطل ضرورة، وإما للإلذاذ وخوه وذلك لا يصلح غرضاً أيضاً، لأن اللذة هي اندقاع الألم أو مسببة عنه. وهذه وجوه في بينان استحالة إعادة جميع الأبدان منطلقاً، بنالإضافة إلى وجوه أخرى لبينان استحالة المعاد الجسماني على الكيفية التي يثبتها المليون، وقد اعترض الطوسي عليها جميعاً(١).

#### ٤ ـ تقويم:

لا يختلف الطوسي عن الغزالي في مسألة المعاد، إلا بزيادة شرح وتفصيل وتقسيم المبحث إلى مقامين: واحد في بيان إعادة المعدوم وآخر في بيان حال المعاد. كذلك الخواجه زاده، فالنقاط التي بحثها، لولا اختلاف الأسلوب والنسق، لكانت نسخة طبق الأصل عن الطوسي. ولقد ذكر الخواجه الأقوال الخمسة الممكنة في المعاد، وسمّى من الذين يقولون بالمعادين الغزالي، والحليمي، والراغب وأبا زيد الدبوسي (\*) مع كثير من المتصوفة (۱).

وخلاصة أقبوال المتكلمين في هذه المسئلة أنهم لا ينكبرون على الحكماء قولهم بالمعاد الروحاني، ولا يشكون مطلقاً في كون الللغة العقلية أشرف وأسمى من اللذة الجسدية، لكنما ينكرون عليهم نفيهم للمعاد الجسماني، ويكفّرونهم فيه.

أما ابن رشد، فلا ينكر حشر الأجساد. وهو يلتقي مع المتكلمين في إنكباره على من قبال من الفلاسفة بنفي المعاد الجسمساني؛ الشيء اللي لم يقبل به المتقدمون. قال ابن رشد: إن الغزالي و... أخذ يزهم أن الفلاسفة يتكرون حشر الأجساد، وهذا شيء ما وجد لواحد ممن تقدّم فيه قول (٣٠)..

 <sup>(</sup>١) را: الطوسي، الذخيرة، ق (١١٦ ــ (١١٧ ــ ب).

<sup>(</sup>۵) را: الطوسي، الذخيرة، فهرس الأعلام والفرق.

<sup>(</sup>٢) را: تهافت الخواجه ذاده، الفصل الثاني والعشرون، ص ١٠٧.

<sup>(</sup>٣) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٨٦٤.

وأول من قال بحشر الأجساد أنبياء بني إسرائيل الذين أتوا بعد موسى. كما أن الشرائع كلها اتفقت على وجود أخروي بعد الموت. والدلائل الشرعية والعقلية جميعاً تدل على أن النفس غير مائتة، والأجسام التي تعود هي أمثال هذه الأجسام التي كانت في هذه الدار، لا هي بعينها، لأن المعدوم لا يعود بالشخص، وإنما يعود الموجود لمثل ما عدم لا لعين ما عدم. «وذلك أن ما عدم ثم وجد، فإنه واحد بالنوع لا واحد بالعدد، بل اثنان بالعدد» (١).

لكن الإقرار بحشر الأجساد لا يعني نفي المعاد الروحاني، الذي هو بنظر ابن رشد أفضل وأسمى. وما قالته الشريعة في المعاد، من تمثيل المعاد للناس بالأمور الجسمانية، هو أحث على الأعمال الفاضلة، وهو أفضل من تمثيله بالأمور الروحانية. والحقيقة أن الآخرة مختلفة عن الدّنيا. قال الله سبحانه وتعالى: ﴿مَشَلُ الجَعَّةِ الْتي وُعِدَ المُتَقَوِّنَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ...﴾ (ث). وقال عليه السلام: فيها ما لا عَينَ رأت ولا أذن سمعت ولا خطر بخاطر. وقال ابن عباس رضي الله عنه: ليس في الآخرة من الدنيا إلا الأسماء. قدل على أن ذلك الوجود نشأة أخرى أعلى من هذا الوجود نشأة أخرى

#### ه ـ خلاصة:

خلاف الفلاسفية والمليين في مسألية المعاد، كخلافهم في مسألية السببية وغيرها، يمكن حصره في أمرين اثنين:

- الأول: وجود نظام ثابت للكون لا يتغير.
- والثاني: تأويل الآيات القرآنية التي يخالف ظاهرها مبادىء العقل.

فالفلاسفة يرون أن الفعـل الإلّـهي له مجـرى واحد لا يتغيَّـر، وما يصــدر عن المشيئة الإلّـهية منتظم على نسق واحد كما يرى في الأسباب والمسببات. فسنَّة الله

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ص ٧٨٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد ١٣، ٣٥م.

<sup>(</sup>۲) تهافت التهافت، ص ۸۷۰.

واحدة لا تتبدّل، وعدم تبدّلها لا يناقض قدرة الله على كل شيء. فالله قادر بمعنى أنه لو شاء فعل، لكن ذلك ليس يوجب المشيشة والفعل كيفما اتفق. فقد يقال إن فلاناً من الناس قادر على جزّ رقبته، ولو شاء لفعل، ولكنه لا يشاء ذلك ولا يفعله. ولا تناقض قطعاً بين أن لا يشاء الله ولا يفعل، وبين أن يكون قادراً على الفعل، لأن مشيئته أزلية، والأمر الإلهي لا يكون إلاً على انتظام.

والقول بالانتظام في الأمور الإلهية، يستوجب تأويل الآيات التي يدل ظاهرها على خلافه. كذلك القبول بالمعاد. فالآيات التي تصف حشر الأجساد(١) هي كالآيات التي تجسّم الله، يجب تأويلها وحملها على غير ظاهرها.

صحيح أن باب التأويل عند المتكلمين والمليين أنفسهم واسع، لكنه لا يرتكز على قواعد موضوعية متغق عليها بالإجماع. فالمليون يؤولون الآيات التي تجعل الله عيناً ويداً، لكنهم يأخذون الآيات القائلة بحشر الأجساد على ظاهرها. ويصبح التأويل حينئذ سلاحاً يستعمله كل فريق عند الحاجة، لدعم مفاهيمه واستبعاد التناقض المحتمل بين النظرية والعقيدة.

وكما قال المليون بقدرة الله المطلقة، وجوزوا بذلك خرق العادات، وعدم ربط الأسباب بالمسببات، فقد قالوا أيضاً بحشر الأجساد وباللذائذ والآلام الجسدية في الآخرة. وقد أقفلوا باب تأويل في هذه المسألة، فقال الغزالي: «إن الألفاظ الواردة في التشبيه تحتمل التأويل، على عادة العرب في الاستعارة، وما ورد في وصف الجنة والنار، وتفصيل تلك الأحوال، بلغ مبلغاً لا يحتمل التأويل، (٢).

والحقيقة أن نفي المعاد الجسماني عند الفلاسفة، لا يرتكز على دعائم عقلية صلبة، بمستوى الدعائم التي يرتكز عليها اقتران الأسباب بالمسببات. فحججهم في إثبات ارتباط العلة بالمعلول أقوى. وجلَّ ما استطاعوا ترسيخه على قواعد العقل إثبات المعاد الروحاني، وتقوَّق الللة العقلية، وهو شيء أقرَّه المليون. من هنا كان

<sup>(</sup>١) مثل: ﴿... كُلُّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ يَلَّلْنَهُمْ جُلُوداً ظَيْرَهَا...﴾ الآية [النساء ٤، ٥٦ م].

<sup>(</sup>٢) الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ٧٤١.

إقرار ابن رشد بحشر الأجساد، مصبع اعتراف بصعوبة الخوض بقفسايا الآخرة (١) و و اختلاف الحياة الأخروية عن الدنيوية ، فذهب مع الصحابي المعروف ابن عباس الى أنه ليس في الآخرة من الدنيا إلا الأسماء ، وأكد وأن ذلك الوجود نشأة أخرى أعلى من هدذا الوجود» (١) . كمسا أن ابن سينا نفسه لم يجزم بنفي المعداد الجسماني (١) حيث قال: ويجب أن يعلم أن المعاد منه ما هو منقول من الشرع ، ولا سبيل إلى إثباته إلا من ظريق الشريعة ، وتصديق خبر النبوة ، وهو الذي للبدن عند البعث . . . وقد بسطت الشريعة الحقة التي أتانا بها نبينا . . . حال السعادة والشقاوة التي بحسب البدن ها .

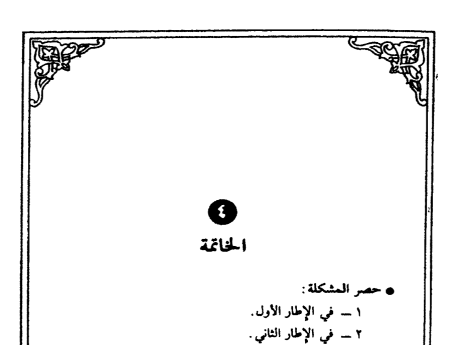
\* \* \*

<sup>(</sup>١) قا: ماجد فخري، ابن رشد فيلسوف قرطبة، ص ١١٢.

<sup>(</sup>۲) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ۸۷۰.

<sup>(</sup>ال) ابن سيناه النجاة، ص ٤٧٧ ــ ٥٧٨.

<sup>(</sup>٤) ابن سينا، الشفاء الإلهيات، ج ٢، ص ٤٣٣.



• الطابع التوفيقي.

#### البخاتسة

#### حصر المشكلة:

صحيح أن الصراع بين الفلاسفة والمليّين لم ينته إلى غلبة فريق على آخر، فلا الفلسفة تقهقرت، ولا سقطت التعاليم الدينية، وبقيت المشكلة عالقة لم تحلّ؛ لكنها مشكلة يمكن حصرها، وبالتالي تذليلها، ضمن إطارين عامين:

- الأول: إطار القضايا المتناقضة، التي أقرها الفلاسفة بوجه ما، فنقضها الملّيون، وكفّروهم في بعضها وبدّعوهم في بعضها الآخر.
- ♦ الشاني: إطار المنهجية المعتمدة في تحصييل المعرفة والبحث عن الحقيقة.

#### ١ ــ في الإطار الأول:

يجزم الملّيون وعلى رأسهم الغزالي، بتكفير الفلاسفة في قضايا ثلاث: قولهم بأن العالم قديم، وعدم معرفة الله للجزئيات المتشكلة المتغيرة، ثم إنكارهم حشر الأجساد والمعاد الجسماني(١).

والحقيقة أن من قصد من الفلاسفة بقدم العالم استغناءه عن الصانع، وبعدم معرفة الله بالجزئيات جهله بما يحدث في الكون، ثم أنكر الحشر الجسماني أو الحشر مطلقاً، فلا مخرج له عن مخالفة الشريعة وتكذيب معتقد الأنبياء.

<sup>(</sup>١) را: ... الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ٢٥٤. الاقتصاد في الاعتقاد، ص ٢٢٣. المنقلة من الضلال. ص ٢٣٣.

ــ الطوسي، الذخيرة، ق (١١٨ ــ أ).

لكن الفلاسفة ليس يقصدون ذلك بنظر ابن رشد، والغزالي كثيراً ما قال عنهم ما لم يصرحوا به. وعبارة وقال أبو حامد مجاوباً عن الفلاسفة، أو عن المتكلمين، أو وقال أبو حامد حاكياً عن الفلاسفة، عبارة يوردها ابن رشد باستمرار(١).

فقدم العالم لا يعني به الفلاسفة المعنى الذي كفّرهم به المتكلمون، من أن قدمه يعني استغناء عن الصانع. بل العالم قديم بمعنى أن لا أول له ولا نهاية من جانب المبدأ. والله فاعل العالم وموجده، ومخرج الموجودات من القوة إلى الفعل، والمعاد الروحاني أقره الفلاسفة كلهم، والمعاد الجسماني لا ينكره ابن رشد ولا القدماء منهم. أما عدم معرفة الله للجزئيات فليس من قول الفلاسفة، وجل ما قصده الفلاسفة عدم تشبيه علم الله بعلم الإنسان، حتى لا يروا في الإله إنساناً أزلياً كما هي الحال عند الملين.

أما الخواجه زاده، فقد أنهى تهافته دون خاتمة تقويمية. فلم يبذكر موضوع تكفيس الفلاسفة في الأمور التي كفَّرهم فيها الفنزالي، ولا هو أتى على شيء مميا هو مقبول منهم أو مرفوض. وقد اكتفى بالدعاء إلى الله وطلب الهداية منه (٢).

وأما الطوسي، فإنه لم يشهر على الفلاسفة سيف الغزالي. قال: دما أوردنا من المباحثة والمناظرة مع الفلاسفة، ليس المقصود من مجموعها الحكم ببطلان مطالبهم. فإن بعضها مما يحكم بصحته قطعاً... وإنما غرضنا من ذلك تبيين أن العقل ليس مستقلاً في إدراك الأمور الإلهية بحقائقهاه (٢٠). وقد تجلّت نفحة الاعتدال عند الطوسي في تقسيمه مفاهيم الفلاسفة لستّ مراتب، تتدرّج من الصحة القاطعة إلى البطلان الأكيد.

فبعض هذه المفاهيم صحيح قطعاً، كالمعاد الروحاني، وكون اللذة العقلية أقرى وأشرف من اللذة الجسمانية.

وبعضها يتاخم الجزم، كتجرد النفوس الناطقة.

<sup>(</sup>١) أبن رشد، تهافت التهافت، الصفحات، ٥٥، ٦٧، ٩٨، ١٢٩، ١٤٣. . .

<sup>(</sup>٢) الخواجه زاده، تهافت الفلاسفة، ص ١٣٥.

٣) الطوسي، الذخيرة، ق (١١٧ ــ ب).

والبعض دون ذلك، كمقارنة النقوس للأبدان المتعلقة بها في الحدوث.

والبعض الآخر يتردد فيه من غير رجحان لأحند طرفيه، كنوجنود النفنوس المجردة للأفلاك.

والبعض باطل، لكنما لا يكفرون به، كإثبات العلية بين الممكنات، فقد أثبتها المعتزلة الذين يقولون بالتوليد(١).

والبعض الأخير يجزُم ببطلانه ويكفّرون به، كقدم العالم، ونفي علم الله بالمجزثيات، وإنكار حشر الأجساد<sup>(٢)</sup>.

فلا شفاعة إذن للفلاسفة في إقرارهم هذه القضايا الثلاث، ولا مجال لتبرير معتقدهم فيها، وقد جزم المليون بتكفيرهم. ومما لا شك فيه، أن عدم خوض السطوسي في آراء ابن رشد(٣)، اختياراً أو اضطراراً كما أشير إلى ذلسك في المدخل(٤)، كان السبب في عدم خروجه عن خط الغزالي في هذه المسائل. ولو كان لآراء ابن رشد أن تتشر(٥) بين المحققين المتأخرين لتبدلت أنساط تفكيرهم،

أي أن يوجب فعل لفاعله فعلًا آخر، كالضرب والإيلام.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ق (١١٨ ــ أ).

 <sup>(</sup>٣) يقول بروكلمن: والذخيرة في المحاكمة بين الغزالي وابن رشده!

Brockelman, G. A. L SII, 279. (1) منافل من المدخل، ص المدخل، ص

<sup>(</sup>٥) ورد في كتاب والمعجب في تلخيص أخبار المغرب؛ لعبد الواحد المراكشي، ص ٣٠٥ - ٢٠٦، ما يلي: ووفي أيامه (٩) نالت أبا الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن رشد محنة شديدة... ثم إن قوماً ممن يناوئه من أهل قرطبة سعوا به عند أبي يوسف، بأن أخدلوا بعض التلاخيص التي كان يكتبها، فوجلوا فيها بخطه حاكياً عن بعض قدماء الفلاسفة: فقد ظهر أن الزهرة أحد الآلهة. فأوقفوا أبا يوسف على هذه الكلمة فاستدعاه... فلما حضر قبال له أخطك هذا؟ فأنكر. فقبال أمير المؤمنين: لعن الله كاتب هذا الخط... ثم أمر بإخراجه على حال سيئة... وكتبت عنه الكتب إلى البلاد بالتقدم إلى الناس في تبرك هذه العلوم... وبإحراق كتب الفلسفة كلها، إلا ما كان من الطب والحساب، وما يتوصل به من علم النجوم إلى معرفة الليل والنهار وأخذ سمت القبلة. فانتشرت هذه الكتب في سائر البلاد وعمل بمقتضاها».

 <sup>(\*)</sup> في ولاية أبي يوسف، يعقوب بن يوسف المترفى سنة ٥٩٥هـ / ١١٩٨م.

ولقفزوا خارج إطار هذه القضايا على النحو الذي رسمه الغزالي.

هـذا في الإطار الأول من البحث. أما في إطار المنهجية الفكرية المتبعة، فالفرق شاسع بين الفريقين.

#### ٢ ـ في الإطار الثاني:

تتلخص منهجية المليّين في إطلاق حرية الباري في الفعل، تبعاً لقدرته المطلقة، واختياره التام غير المقيّد بوجوب أو لزوم. ويترتّب على هذه الحرية المطلقة عدم وجوب وجود نظام ثابت للكون، وعدم وجوب ترتّب معلول على علة. فالمعجزات تحدث بإرادة الله متى شاء، وهو يفعل ما يشاء، وكل شيء ممكن أن يكون أي شيء، والله يقول للشيء كن فيكون. وما على الإنسان إلّا اتباع النص القاطع، الذي ورد على لسان الأنبياء والمرسلين(١).

أما الفلاسفة فمرشدهم العقل، ودليلهم المنطق. وهم لا يرفضون نصوص الشرائع، فما توافق منها مع مبادىء العقل يأخذونه على ظاهره، وما لا يتوافق مع العقل يؤولونه. والمقصود تركيز المعرفة على أسس ثابتة، بإيجاد علاقة ضرورية بين الأشياء، والكشف عن نظام دائم للكون لا يتبدل.

#### الطابع التوفيقي:

وجوهر الفلسفة الإسلامية العربية، أنها تنوفيقيَّة بين الحكمة والشريعة(٢).

<sup>(</sup>۱) عن حرية الله المطلقة قال الغزالي في كتاب والاقتصاد في الاعتقاده، صفحة ١٧٦: وندعي أنه يجوز الله تعالى أن لا يخلق الخلق. وإذا خلق فلم يكن ذلك واجباً عليه، وإذا خلقهم فلم يكن ذلك واجباً عليه، وفي الصفحة ١٧٨ يقبول: وإن الله تعالى أن يكلفه العباد ما يطيقونه وما لا يطيقونه». وقال في الصفحة ١٨٨: وندعي أنه لا يجب عليه رصاية الأصلح لعباده، بل أن يقمل ما يشاء، ويحكم بما يريده. وفي الصفحة ١٨٨ يقول: وندعي أن الله تعالى إذا كلف العباد فأطاعوه، لم يجب عليه الثواب. الصفحة ١٨٨ يقول: وندعي أن الله عاقبهم، وإن شاء أصدمهم ولم يحشرهم، ولا يبالي لو غفر لجميع الكافرين وعاقب جميع المؤمنين، ولا يستحيل ذلك في نفسه، ولا يناقض صفة من صفات الإلهية».

<sup>(</sup>۲) را: ماجد فخري، ابن رشد فيلسوف قرطبة، ص ۲٦ ــ ٣٧.

وليس المعني بكلمة وتوفيقية أنها تصالحية، هدفها تغطية الخلافات ظاهرياً، إنما التوفيق محاولة جذرية لإرساء المعرفة، وحتى المعتقدات، على ركائز عقلية ومنطقية. فالتوفيق في الفلسفة العربية منهجية غربلت المعارف الدينية والدنيوية، فأخرجت منها الأوهام والترهات، وأكبر الموفقين كان أبا الوليد محمد بن رشد(١).

وابن رشد هو كبير الفلاسفة المسلمين بلا منازع. استقى من فلسفة أرسطو<sup>(۲)</sup> الواقعية، ولم يخرج كلياً من فلك العقيدة الإسلامية، انتقد ابن سينا والفارابي<sup>(۳)</sup> حيث قصرا، وأعطى الحق للغزالي حيث كان محقاً، كما هزاً واتهمه بالسفسطائية حيث أخطأ أو تعمد مجانبة الصواب.

وقد رأى ابن رشد في الموجودات ترتيباً ونظاماً، وحكمة اقتضتها طبيعتها. والموجود لا يمكن أن يكون بخلاف ما هو عليه، لأن لكل موجود طبيعة تخصه، وصفة تقتضي فعله الخاص. هذا ما يدركه العقل، الذي ليس هو شيئاً أكثر من إدراكه الموجودات بأسبابها. ومن رفع العقل رفع العلم الضروري، ولا يعود حتى قوله ضرورياً.

والموضوعات التي هي فوق مستوى العامة من الناس، يجب أن لا يبحث فيها معهم، لأنها خاصة بالعلماء الراسخين. ﴿... والرَّاسِخُونَ في العِلْمِ يَقُولُـونَ

<sup>(</sup>۱) وقد ألف في هذا الموضوع، كتاباً، هو وكتاب فصل المقال، وتقرير ما بين الشريعة والحكمة من الاتصالى. قال ابن رشد في الصفحة ١٣ من كتابه: «وإذا كانت هذه الشريعة حقاً، وداعية إلى النظر المؤدي إلى معرفة الحق، فإنا معشر المسلمين نعلم على القطع أنه لا يؤدي النظر البرهاني إلى مخالفة ما ورد به الشرع، فإن الحق لا يضاد الحق، بل يوافقه ويشهد له». ابن رشد، فصل المقال (أبريل، ١٩٥٩)، ص ١٣٠.

<sup>(</sup>۲) قبال ابن سبعين في ابن رشد، إنه مفتون بأرسيطو معيظم له، ويكاد أن يقلده في الحس والمعقولات الأولى. ولو سمع ابن رشد أرسطو يقول إن القائم قاعد في زمان واحد لقال به واعتقده! را: أبو الوفا التفتازاني، ابن سبعين وفلسفته العسوفية (بيسروت، ١٩٧٣)، ص ٣٧٥.

<sup>(</sup>٣) مما قائمة فيهما: «والعجب كبل العجب كيف خفي هذا على أبي نصر وابن سينا، لأنهما أول من قال هذه الخرافات، فقلدهما الناس ونسبوا هذا القول إلى الفلاسفة». (تهافت التهافت، ص ٣٩٧).

آمَنًا يه كُلَّ مِنْ هِنْدِ رَبِنَا﴾ (١). فالكلام في هذه الأشياء مع الجمهور، هو بمنزلة من يسقي السموم أبدان كثير من الحيوانات. . . فمن جعل الآراء كلها ملائمة لكل نوع من أنواع الناس، بمنزلة من جعل الأشياء كلها (٢)، أغذية لجميع الناس (٢).

وابن رشد يشك في عدم قناعة الغزالي بآراء الفلاسفة، لأنه لا يمكن أن يتحدر فكره إلى المستوى الذي ظهرت عليه بعض أجوبته. فجوابه في الحكم على فعل النار والرامي فيها مشلاً، هو ومن أفسال البطالين اللذين ينتقلون من تغليط إلى تغليط، وأبو حامد أعظم مقاماً من هذا، ولكن لعل أهل زمانه اضطروه إلى هذا الكتاب(٤)، لينفي عن نفسه الظنة بأنه يرى رأي الحكماء (٥).

ولا يتوانى ابن رشد عن دعم آرائه بالأيات القرآنية، ليظهر أن المنهجية العقلية والاستدلال المنطقي لا يخالفان الشريعة. فالنظام الموجود في العالم دليل على وحدانية المنظم، وهذا معنى قوله سبحانه: ﴿لَوْ كَانَ فِيْهِمَا آلِهَةٌ إلاّ اللّهُ لَفَسَدَتًا...﴾ الآية (١). وذلك النظام ثابت شرعاً، والله يقول: ﴿... وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللّهِ تَجْوِيلاً﴾ (١). كما أن إيجاد الأشياء يكون بتغييرها من صفة إلى صفة، ومن موجود إلى موجود، كما في الآية التالية: ﴿وَلَقَسْدُ عَلَقْنَا الْإِنْسَنَ مِنْ سُلاَلَةٍ مِنْ طِيْن، ثُمَّ جَعَلْنهُ تُطْفَةً في قَرَادٍ مَكِيْن، ثُمَّ خَلَقْنَا النُطْفَة مَلَقَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَة مُعْمَفَةً ... ﴾ الآية (١). والخلاصة أن من يقرأ وتهافت النطقة عَلَقة فَخَلَقْتُ المُعَلَقة مُخْفَقا الله المقوف إجلالًا واحتراماً لذلك المفكر المبدع، الذي رضع راية العقل ويلُور معطيات الشريعة.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ٣، ٧م.

<sup>(</sup>٢) الأغذية والسموم.

<sup>(</sup>٣) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ٥٥٦.

<sup>(</sup>٤) كتاب وتهافت الفلاسفة.

<sup>(</sup>٥) ابن رشد، تهافت التهافت، ص ۲٦٨.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنبياء ٢١، ٢١ ك.

<sup>(</sup>٧) سورة الأزاب ٢٣، ٦٢ م. وسورة فاطر ٣٥، ٤٣ ك.

 <sup>(</sup>A) سورة المؤمنون ٢٣، ١٢ ــ ١٣ ــ ١٤ ك.



## تقميش ماكتب عن الطوسي والخواجه زاده

#### ١ \_ ما كتب عن علاء الدين الطوسى:

إن أوسع ترجمة لحياة السطوسي، كتبها طاشكبري زاده (١٥٦٨هـ / ١٥٦٠م) الذي لم يترك عالماً من علماء الدولة العثمانية إلا وتحدث عنه، فأطال الحديث أو اختصره تبعاً لمنزلة كل عالم ومكانته. قال في الطوسي:

وومنهم العالم الفاضل، علامة زمانه وأستاذ أوانه، المولى عبلاء الدين علي الطوسى، نور الله تعالى مضجعه.

قرأ في بلاد العجم على علماء عصره، وحصل العلوم العقلية والنقلية. وكنانت له مشاركة في العلوم كلها، ومهر فيها وفاق أقرانه. ثم أتى بلاد الروم، وأكرمه السلطان مراد خان، وأعطاه مدرسة أبيه السلطان محمد خان بمدينة بروسة. وعين له كل يوم خمسين درهماً.

ثم إن السلطان محمد خان، لما فتح مدينة القسطنطينية، جعل ثماني من كنائسها مدارس، وأعطى واحدة منها للمولى المذكور، وعين له كل يوم مائة درهم. وأعطاه قرية هي أقرب القرى من مدينة قسطنطينية، ولقبت تلك القرية بقرية مُدْرَس، وهي الآن مشتهرة بذلك. . . والموضع الذي عين للمولى على الطوسي مشتهر الآن بجامع زيرك. . .

وفي بعض الأيام، أتى السلطان محمد خان تلك المدرسة، وأمر بعض الطلبة أن يحضر المولى الطوسي فحضر. فأمره أن يمدرس عنده، وأن يجلس في مكانه المعتاد، فجلس المولى، وجلس السلطان محمد خان في جانبه الأيمن، والوزير

محمود باشا معه. وأحضر الطلبة فقرأوا عليه حواشي شرح العضد للسيد الشريف، فانبسط المدولي لحضور السلطان في مجلسه، وحلَّ من المشكلات والسدقائق ما لا يحصى، ونشر من العلوم والمعارف ما لم تسمعه الأذان. فطرب السلطان محمد خان عند مشاهدة فضائله، حتى يروى أنه قام وقعد من شدة طربه، فأمر للمولى المذكور بعشرة آلاف درهم وخلعة نفيسة سنية، وأعطى لكل واحد من الطلبة خمسماية درهم. . .

ثم إن السلطان محمد خان أعطى المولى الطوسي مدرسة والده السلطان مراد خان بمدينة أدرنة، وعين له كل يوم مائة درهم...

ثم إن السلطان محمد خان أمر المولى المزبور، والمولى خواجه زاده، أن يصنّفا كتاباً للمحاكمة بين تهافت الإمام الغزالي، قدس سرّه، والحكماء. فكتب المولى خواجه زاده وأتمّه في أربعة أشهر. وكتب المولى الطوسي وأتمّه في ستة أشهر، وسمّى كتابه بالذخر. وفضلوا كتاب المولى خواجه زاده على كتاب المولى الطوسي، وأعطى السلطان محمد خان لكل واحد منهما عشرة آلاف درهم، وزاد خواجه زاده خلعة نفيسة.

وكان ذلك هو السبب في ذهاب المولى الطوسي إلى بلاد العجم. ثم إنه لما وصل إلى تبريز، لقي هناك الشيخ الإلهي(١)، وكان الشيخ من تلامذة المولى الطوسي، فعمل الشيخ له ضيافة في بعض بساتين تبريز، وكان هناك ماءٌ جارٍ، فقعد المولى الطوسي عنده ونكس رأسه كالمتفكّر. فجاء إليه الشيخ، وقال: يا مولانا في ماذا تتفكّر؟ قال: حصل لي هنا خطور خاطر، وذهب عني ما بي من تشويش الخاطر، بترك بلاد الروم ومناصبها.

ثم إنه ذهب إلى ما وراء النهر، ووصل إلى خدمة الشيخ العارف بالله خواجــه

<sup>(</sup>١) الشيخ عبد الله الإلهي (ت ١٩٦٦ه / ١٤٩٠م). راجع عنه: طباشكبري زاده، الشقبائق النعمانية، ص ١٥٢، وقد ورد أن الشيخ الإلهي، لما ارتحل البطوسي إلى بلاد العجم، ارتحل هومعه.

عبيد الله (۱)، وحصَّل هناك ما حصَّل، ووصل إلى منا وصل من المقامات السنيَّة والمعارف اللوقية.

وله رحمه الله حواشي على شرح «المواقف» للسيد الشريف، وحواش على حاشية «شرح العضد» للسيد الشريف أيضاً. وحواش على «التلويح» لمولانا التفتازاني، وحواش على حاشية «شرح الكشاف» للسيد الشريف، وحواش على حاشية «شرح المطالع» للسيد الشريف أيضاً. وكبل تصانيفه مستحسنة مقبولة عند العلماء والفضلاء.

وقال بعض العلماء: كنت في صغري أقرأ على واحدٍ من طلبة المدولى العلوسي، وكان من أولاد بعض الأكابر، وكان له فرش ووسائد نفيسة. فدخل المدولى العلوسي حجرته يوماً، وقال: ما أحسن فرشك ووسائدك. فقال ذلك الرجل: إنها عادت أخلاقاً. فقال المولى: هذا يدل على الدولة القديمة. قال الراوي: هذا أول ما شعرت به من اعتبار المزايا في الكلام، روَّح الله روحه وزاد في أعلى غرف جنانه فترحه (٢).

. . .

ومن اللذين كتبوا عن الطوسي أيضاً، أبو الحسنات محمد عبد الحي، اللكنوي الهندي، قال في الطوسي:

وعلي، الشهير بالمولى عرّان، الطوسي. كان عالماً ذا باع ممتد في التفسير والحديث والخلاف. قرأ على علماء عصره في العجم، وبلغ رتبة الكمال. ثم أتى بلاد الروم، فأكرمه السلطان مراد خان، وأعطاه مدرسة السلطان ببروسا. ولما فتح محمد خان، ابن مراد خان، قسطنطينية، وبنى المدارس الثمان فيها، عين له واحدة منها. . .

<sup>(</sup>١) عبيد الله السمرقندي، ولد في طاشكند، وتوفي سنة ٨٩٥هـ / ١٤٨٩م.

 <sup>(</sup>۲) طاشكبري زاده، الشقائق النعمانية في طماء المدولة العثمانية (دار الكتاب العربي، بيروت، ١٩٧٥)، ص ٦٠.

ثم إنه أمر المولى الطوسي، والمولى خواجه زاده مصلح الدين مصطفى بن يوسف، أن يصنفا كتاباً محاكمة بين تهافت الفلاسفة للغزالي وبين الحكماء. فكتبه خواجه زاده في أربعة أشهر، وكتبه الطوسي في ستة أشهر، وسمّى كتابه بالذخيرة. فأعطى السلطان لكل منهما عشرة آلاف درهم، وزاد خواجه زاده بغلة نفيسة؛ لمّا أن العلماء فضّلوا كتاب خواجه زاده. فتكذّر طبع الطوسي، وذهب إلى بالاد العجم. ولما وصل تبريز، لقي الشيخ الإلهي، ثم ذهب إلى ما وراء النهر، ووصل إلى خدمة خواجه عبيد الله السمرقندي، ووصل إلى المعارف اللّذنية والمقامات البهية.

ومن تصانيفه حواش على «شرح المواقف» للسيد، وحواش على «حاشية الكشاف» للسيد، وحواش على «حاشية شرح المطالع» للسيد.

قال الجامع: ذكر صاحب الكشف أن وفاة الطوسي سنة سبع وثمانين وثمانماية. . . وأرَّخ عند ذكر حواشي والكشّاف، وفاته سنة ست عشر وثمانماية بسمرقند. وأرَّخ نحو ما ذكره عند ذكر التهافت، وعند ذكر حواشي وشرح المطالع، ولعلّه هو المعتمد. وسا وقع منه عند ذكر الكشّاف تهافت. والطوسي نسبته إلى طوس (بضم الطاء المهملة)، بلدة بخراسان محتوية على بلدتين: إحسداهما طابران، والثانية لوقان. ولهما أكثر من ألف قرية، وكان فتحها في زمن عثمان رضي الله عنه، سنة تسع وعشرين. ذكره السمعاني، (١).

\* \* \*

وكتب النزركلي عن الطوسي قائلاً: «الطوسي... علي بن محمد السطوسي البتاركاني عبلاء الدين. حكيم من فقهاء الحنفية من أهل سمرقند. أقام زمناً في القسطنطينية، وأكرمه السلطان مراد العثماني ثم ابنه محمد بن مراد. ورحل إلى تبريز، ومنها إلى ما وراء النهر، ومات بسمرقده(٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) اللكنوي، الفوائد البهية في تراجم الحنفية (القاهرة، ١٩٠٦)، ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) الزركلي، الأعلام، ج ٥، ص ١٦٢.

وكتب إسماعيل باشا البغدادي: «البطوسي؛ على بن محمد علاء المدين الطوسي، ثم الرومي الحنفي، سافر إلى سمرقند وتوفي بها سنة ١٨٨٧).

\* \* \*

وكتب جلال الدين السيوطي: ٤... على بن محمد البيادكاني، السطوسي الحنفي، العلامة علاء الدين، أحد أفراد علماء سمرقند. كان مشهوراً بغزارة العلم وسعة الباع في الفنون. أحد عنه الجمّ الغفير، وانتفع به الفضلاء بسمرقند، واشتهر وبعد صيته وصنف. مات سنة سبع وسبعين وثمانماية (٢)، وله نحو سبعين سنة ه(٢).

\* \* \*

أما حاجي خليفة، فإنه لم يكتب شيئاً مهماً عن حياة الطوسي، وهو معاصر له، بل فصل الحديث عن أعماله. وكان أهم ما كتبه عنه: وثم إن السلطان محمد خان العثماني، الفياتح، أمر المولى مصطفى بن يوسف، الشهير بخواجه زاده البروسوي (ت ٨٨٧)، والمولى علاء الدين علي الطوسي (ت ٨٨٧)، أن يصنفا كتاباً للمحاكمة بين تهافت الإمام والحكماة. فكتب المولى خواجه زاده في أربعة أشهر، وكتب المولى الطوسي في ستة أشهر، ففضلوا كتاب المولى خواجه زاده على كتاب الطوسي. وأعطى السلطان محمد خان لكل منهما عشرة آلاف درهم، وزاد الخواجه زاده بغلة نفيسة، وكان ذلك هو السبب في ذهاب المولى الطوسي إلى بلاد العجم..ه(1).

. . .

ومن اللذين كتبوا حديثاً عن العلوسي، عمر رضا كحّالمة(٥) ويوسف مركيس(١). وكتاباتهما لا تعدو كونها ترديداً لما سبق ذكره، وقد وقعا في أخطاء

<sup>(</sup>١) البغدادي، هدية المارفين، المجلد الأول، ص ٧٣٧.

<sup>(</sup>٢) الصحيح ٨٨٧هـ.

<sup>(</sup>٣) السيوطي، نظم العقيان في أعيان الأعيان، ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٤) حاجي خليفة، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، المجلد الأول، ص١٣٥.

<sup>(</sup>٥) عمر رضا كحالة، معجم المؤلفين، ج ٧ (دمشق، ١٩٥٧)، ص ١٨٥٠.

<sup>(</sup>٦) يوسف سركيس، معجم المطبوعات العربية (القاهرة، ١٩٢٨)، ص ١٢٨.

كثيرة سببها عدم التدقيق. فقد ذكر كحّالة أن وفاة الطوسي كانت ٨٧٧هـ، والصحيح هو ٨٨٧ه. وقد انفرد سركيس بالقول إن وفاة الطوسي كانت سنة ٥٨٨ه. وقال إنه مات في خراسان أو تبريز، بينما أجمع كل الذين كتبوا عنه أن وفاته كانت في سمرقند.

\* \* \*

وباللغة العثمانية، كتب عن المطوسي، محمد سعد الدين أفندي بن الحافظ الأصفهاني (١), فقد ذكر أن الطوسي كان من بين العلماء اللذين استقدمهم السلطان محمد خان إلى سلطنته. وقد زاد السلطان عطاءه وميّزه، لكن العلوسي اعتزل أسور الدنيا، واعتكف مؤثراً الاهتمام بأمور الآخرة.

\* \* \*

#### ٢ ــ ما كتب عن الخواجه زاده:

نكتفي هنا بإيراد مقتطفات مما كتبه طاشكبسري زاده، فإنسا نجد في الشقائق النعمانية أوسع ترجمة لحياة الخواجه زاده.

قال: دومنهم (٢) العالم العمامل، والفاضل الكامل، المعولى مصلح الدين مصطفى بن يوسف بن صالح البروسوي، المشتهر بين الناس بالمولى خواجه زاده، ورد الله تعالى مرقده، وفي أعلى غرف الجنان أرقده.

كان والده من طائفة التجار، وكان صاحب ثروة عظيمة، وكان أولاده مترفهين في اللباس والعبيد. وعين للخواجه زاده في شبابه كل يوم درهماً واحداً فقط، وكان ذلك لاشتغاله بالعلم وتركه طريقة والده. وقد سخط أبوه عليه لذلك.

 <sup>(</sup>١) محمد سعد الدين الأصفهاني، تباج التواريخ، المجلد الأول، دون تاريخ، ص ٤١٠ ــ
 ٤١١. وقد أشير لهذا المرجع في:

Brockelmann, G. A. L. (Brill. 1942), G I 467; G II 204, 209, 214, 230. S II 279.

<sup>(</sup>۲) من علماء الدولة العثمائية.

وفي يوم من الأيام، اجتمع والده مع الشيخ العارف بالله تعالى، ولي شمس الدين المولى خواجه زاده وعليه سوء الحال. . .

- ـ قال: لأي سبب هو في سوء الحال؟
- قال: إني أسقطته من عيني لتركه طريقتي.

فنصح الشيخ له، ولم يؤثر فيه نصحه. ولما قاموا عن المجلس، قال الشيخ للمولى خواجه زاده إدن مني، فدنا منه، فقال: لا تتاثر من سوء الحال، فإن الطريق طريقك، ويكون لك إن شاء الله تعالى شأن عظيم، ويقوم إخرتك عندك مقام الخدم...

ثم إنه حصّل العلوم، ثم وصل إلى خدمة المولى ابن قاضي... وقرأ عنده الأصولين والمعاني والبيان، في مدرسة أغراس. ثم وصل إلى خدمة المولى حضر بك ابن جلال، وهو مدرس بسلطانية بروسة، ثم صار معيداً لدرسه، وحصّل عنده علوماً كثيرة وهو في سن الشباب. وكان المولى المذكور يكرمه إكرامه عظيماً، وكان يقول: إذا أشكلت عليً مسألة، لتعرض على العقل السليم، يريد به المولى خواجه زاده.

ثم أرسله المسولى حضر بىك إلى السلطان مراد خسان. . . فقبله السلطان، وأعطاه مدرسة الأسدية بمدينة بروسة وعين له كل يوم عشرين درهماً. فمكث هساك ست سنين، واشتغل بالعلم مع فقر وفاقة . . . وحفظ هناك شرح المواقف.

ثم لما انتهت السلطنة إلى السلطان محمد خان، وشاهد العلماء رغبته في العلم، ذهبوا إليه. وأراد المولى خواجه زاده الذهباب إليه، لكن منعه فقره عن السفر. وكان له خادم من أبناء الترك، فاقترض له ثمانمائة درهم، فاشترى بها فرساً لنفسه وفرساً لخادمه، وذهب إلى السلطان... ولما رآه الوزير محمود باشا، قال له أصبت في مجيئك، إنى ذكرتك عند السلطان، اذهب إليه وعنده البحث...

فرحب به السلطان، فبإذا في أحد جانبيه الممولى زيرك، وفي جانبه الأخر

المولى سيدي علي . . . واعترض على المولى زيرك ، فجرى بينهما كلام كثير . . . وكثر المباحثة ، وأفحم المولى زيرك ، حتى قال له السلطان محمد خان : كلامك ليس بشيء . . .

ثم إن السلطان محمد حان أحسن إلى المولى سيدي على وإلى المسولى وربقي المولى المسولى المسولى وربقي المولى خواجه زاده حزيناً مهموماً، حتى أن خادمه صار لا يخدمه... وفي بعض المنازل نام الخادم وخدم الخواجه زاده الفرس بنفسه. ثم جلس حزيناً في ظل شجرة، فإذا ثلاثة من حجّاب السلطان يسألون عن خيمة خواجه زاده... فتقدموا إليه وقبّلوا يده، وقالوا إن السلطان جعلك معلماً لنفسه... فقدموا إليه طويلة فرس، مع عبيد والبسة فاخرة وعشرة آلاف درهم...

ثم ركب إلى السلطان، وقرأ عليه «متن» عز الدين الزنجاني في التصسريف، وكتب هـو شرحاً عليه، وتقرب عنده غاية التقرب، حتى حسده الـوزيـر محمـود باشا...

وصار قاضياً بالعسكر، وكان والده وقتلاً في الحياة، فسمع أن ولده صار قاضياً بالعسكر فلم يصدق. ولما تواتر الخبر قام من بروسة إلى مدينة أدرنة لزيارة ابنه... ثم إن المولى خواجه زاده صنع ضيافة عظيمة لوالده، وجمع العلماء والأكابر... ولم يمكن لإخوانه الجلوس في المجلس لازدحام الأكابر، فقاموا مقام الخسدم، فقال المسولى خواجسه في نفسسه: هسذا ما ذكسره لي الشيسخ ولي شمس الدين...

ثم إن السلطان أعطاه تدريس سلطانية بروسة، وعين له كل يوم خمسين درهماً. . . وكان يفتخر بتدريس سلطانية بروسة فوق ما يفتخر بقضاء العسكر وتعليم السلطان محمد خان . . . واشتغل بمدرسة قسطنطينية اشتغالاً عظيماً، وصنَّف هناك كتاب التهافت بأمر السلطان . . . ثم استقضي ببلدة أدرنة، ثم استقضي بصدينة قسطنطينية . . .

وجلس السلطان بايزيد خان على سرير السلطنة، فأعطاه سلطانية بروسة،

وعین له کل یوم ماثنة درهم. ثم أعطاه منصب الفتنوی بمدیننة بروست، وقد اختسلُّ رجلاه ویده الیمنی، وکان یکتب الفتوی بالید الیسری...

قال المولى الوالد رحمه الله تعالى: قرأت عليه حواشي شرح المختصر للسيد الشريف، فلما بلغنا إلى مبحث خواص الذاتي، وكنا نسمع أن له هناك اعتراضات على السيد الشريف، قرَّر المولى تلك الاعتراضات، وما قدرنا أن نتكلم عليها لقوتها. ثم قال المولى المذكور: وهذه من الاعتراضات التي لوكان حضرة الشريف في الحياة، وعرضتها عليه، لقبلها ببلا توقف... ثم قال: ولا تظنن من كلامي هذا أني أدعي الفضل على حضرة الشريف أو التساوي معه، فحاشا ثم حاشا، إنه أستاذي في العلوم...

قبال المبولى البواليد رحمه الله تعبالى: ... وسمعت عن ثقبة أن المبولى ابن المؤيد، لما وصل إلى خدمة المولى البدواني، قال له بأي هدية جئت إلينا؟ قال: كتاب التهافت لخواجه زاده. قال: ذاك هو الرجل المبروص؟ قال: قلت ليس هبو بمبروص. . . فدفعت إليه الكتباب المذكور، فطالعه مدة ثم قبال: رضي الله تعالى عنك وعن مؤلفه، قد كان في نيتي أن أكتب في هذا البياب كتاباً، ولو كتبت قبل أن أرى هذا الكتاب لافتضحت. . .

توفي رحمه الله تعالى بمدينة بروسة، وهو مفتٍ بهـا، في سنة ثــلاث وتسعين وثمانماية(٢٠)، ودفن في جوار السيد البخاري قدس سره العزيز.

وله من المصنفات كتاب التهافت، وحواشي شرح المواقف، وحواش على شرح هداية الحكمة لمولانا زاده. . . ولمه شرح للطوالع، لكنه بقي في المسودة، وحواش على التلويح بقيت أيضاً في المسودة، وله غير ذلك من المسودات، لكنها بعد وفاته تفرقت أيادي سباً . . . (٢).

<sup>(</sup>۱) ۹۳۸ه / ۲۸۶۱م.

<sup>(</sup>٢) طاشكبري زاده، الشقائق النعمانية في علماء الدولة العثمانية (بيروت، ١٩٧٥)> ص ٧٦ --



# الفهارس)

- (أ) فهرس المصادر والمراجع.
  - (ب) فهرس الأعلام والفِرَق.
- (ج) فهرس تفصيلي لموضوعات الكتاب.





#### (1)

### فهرس المصادر والمراجع

#### أولاً ... المراجع العربية:

- ١ ـ ابن رشد، تهافت التهافت (القاهرة، مطبعة مصطفى البابي الحلبي)، د. ت.
  - ٢ ... ابن رشد، تهافت التهافت القاهرة، ١٩٦٤.
  - ٣ ــ ابن رشد، تلخيص ما بعد الطبيعة، القاهرة ١٩٥٨.
    - ٤ \_ ابن رشد، كتاب فصل المقال، بريل ١٩٥٩.
    - ٥ ــ ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، القاهرة ١٩٦٠.
      - ٦ ــ ابن سينا، النجاة، القاهرة ١٣٣١هـ.
        - ٧ ــ ابن سينا، الشفاء، القاهرة ١٩٦٠.
      - ٨ ــ ابن سينا، منطق المشرقيين، القاهرة ١٩١٠.
  - ٩ ــ الأشعري (أبو الحسن)، مقالات الإسلاميين، القاهرة ١٩٥٠.
    - ١٠ ــ الإسفرائيني، كتاب التبصير في الدين، القاهرة ١٩٤٠.
  - ١١ ـ الأصفهاني (محمد سعد الدين)، تاج التواريخ، إسطنبول د. ت.
    - ١٢ ـ البغدادي (إسماعيل باشا)، هدية العارفين، إسطنبول ١٩٥١.
      - ١٣ ــ بروكلمان، تاريخ الشعوب الإسلامية، بيروت ١٩٦٥.
  - 18 ـــ التفتازاني (أبوالوفا الغنيمي)، ابن سبعين وفلسفته الصوقية، بيروت ١٩٧٣.
- ١٥ ــ جبر (الأب فريد) وزيعور (علي)، مشجَّر مدارس علم الكلام في الإسلام، بيروت د. ت.
- ١٦ ـ جبر (الأب فريد) والصالح (الشيخ صبحي)، فلسفة الفكر الديني، بيروت ١٦ ـ ١٩٦٧.
  - ١٧ ــ حاجي خليفة، كشف الظنون، إسطنبول ١٣٦٢هـ / ١٩٤٣م.
    - ١٨ ــ الحافظ الذهبي، كتاب العبر، الكويت ١٩٦٠.

- ١٩ ــ الخواجه زاده (مصلح الدين)، تهافت الفلاسفة، القاهرة (مطبعة مصطفى البابي الحلبي) د. ت.
  - ٢٠ ــ الزركلي (خير الدين)، الأعلام، بيروت (ط ثانية د. ت. وط. رابعة ١٩٧٩.
    - ٢١ ... سركيس (يوسف)، معجم المطبوعات العربية، القاهرة ١٩٢٨.
      - ٢٢ ــ السيوطي (جلال الدين)، نظم العقيان، نيويورك ١٩٢٧.
        - ٢٣ \_ صليبا (جميل)، الدراسات الفلسفية، دمشق ١٩٦٤.
        - ٢٤ ... ضيف (شوقي)، العصر الجاهلي، القاهرة ١٩٦٥.
        - ٢٥ ... طاشكبري زاده، الشقائق النعمانية، بيروت ١٩٧٥.
    - ٢٦ ــ الطهراني (غَا بزرك)، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، طهران ١٣٦٠هـ.
    - ٢٧ ــ الطوسى (علاء الدين على)، الذخيرة، مخطوط كوبريلي، رقم ٧٩٩.
      - ٢٨ ... الغزالي، تهافت الفلاسفة (المطبعة الكاثوليكية)، بيروت ١٩٦٢.
  - ٢٩ ــ الغزالي، تهافت الفلاسفة (مطبعة مصطفى البابي الحلبي)، القاهرة د. ت.
    - ٣٠ ــ الغزالي، مقاصد الفلاسفة (دار المعارف)، القاهرة د. ت.
    - ٣١ ــ الغزالي، المنقذ من الضلال (ترجمة الأب فريد جبر)، بيروت ١٩٥٩.
      - ٣٢ ــ الغزالي، الاقتصاد في الاعتقاد، بيروت ١٩٦٩.
      - ٣٣ ــ الفارابي، كتاب آراء أهل المدينة الفاضلة، بيروت ١٩٥٩.
        - ٣٤ ــ الفيروز آبادي، القاموس المحيط، بيروت ١٩٥٢.
        - ٣٥ ــ فخري (ماجد)، ابن رشد فيلسوف قرطبة، بيروت ١٩٦٠.
          - ٣٦ ـ كحالة (عمر رضا)، معجم المؤلفين، دمشق ١٩٥٧.
          - ٣٧ كرم (يوسف)، تاريخ الفلسفة الحديثة، القاهرة ١٩٦٢.
  - ٣٨ ... اللكنوي (أبو الحسنات)، الفوائد البهية في تراجم الحنفية، القاهرة ١٣٢٤هم.
  - ٣٩ -- المراكشي (عبد الواحد)، المعجب في تلخيص أخبار المغرب، القاهرة ١٩٤٩.
    - - ٤٠ ـ المنجد في اللغة، الطبعة الثالثة والعشرون (دار المشرق)، بيروت ١٩٧٥.
        - 13 المنجد في الأعلام، الطبعة الثامنة (دار المشرق)، بيروت ١٩٧٦.

#### ثانياً \_ المراجع الأجنبية:

- 42 Aristote, la Métaphysique, Paris 1966.
- 43 Aristote, Physique, Paris 1961.
- 44 Aristote, De L'Ame, Paris 1965.
- 45 Alquié (Ferdinand), L'Expérience (P. U. F) Paris 1966.
- 46 Brockelman (G. A. L), Brill 1942.
- 47 Blanché (Robert), La Science Actuell et la Rationalisme, Paris 1967.
- 48 Corbin (Henri), Histoire De La Philosophie Islamique, Paris 1964.
- 49 Gusdorf, Traité de Métaphysique, Paris 1956.
- 50 Huisman Et Vergez, Court Traité De La connaissance, Paris 1970.
- 51 Jabre (Farid), La Notion De la Ma'rifa Chez Ghazali, Beyrouth 1958.
- 52 Jaspers (Karl), Introduction A La Philosophie, Paris 1965.
- 53 Kant (Emmanuel), Critique De La Raison Pure (P. U. F), Paris 1968.
- 54 La rousse, Dictionnaire De La Philosophie Paris 1964.
- 55 Malebranche, Pages Choisies, Paris 1959.
- 56 Platon, Timée, Paris 1969.
- 57 Virieux, Reymond, L'Epistémologie, Paris 1966.



# (ب) فهرس الأعلام والفِرَق

#### ۱ ـ بهمنیار: (ت ۵۸هـ/ ۱۰۲۰م).

هو بهمنيار بن مرزبان العجمي الأذربيجاني. كان مجوسياً ثم أسلم، وهـو من أعيان تلامذة الرئيس ابن سينا. من تأليفه: كتاب والبهجة، في المنطق والطبيعي والإلهي، كتاب والتحصيل، وكتاب والسعادة، (را: البغداي، هدية العارفين، ص ٢٤٤).

٧ - الجرجاني: (علي، السيد شريف): (٧٤٠ - ٨١٦ه / ١٣٣٩ - ١٤١٩م).
علي بن محمد بن علي الجرجاني، الحسيني، الحنفي. ويعرف بالسيد الشريف (أبو الحسن). عالم، حكيم، ومشارك في أنواع العلوم. وُلد بجرجان وتوفي بشيراز. من تصانيفه الكثيرة (التي زادت على الخمسين: وحاشية على التلويح، للتفتازاني، وشرح التذكرة النصيرية، في الهيئة. (را: الزركلي، الأعلام، مجلده، ص ١٥٥).

#### ٣ ... الجِرْنانية:

الجرنانيُون جماعة من الصابئة، يقولون إن الصانع المعبود واحمد وكثير. أما واحد، ففي المذات والأول والأصل والأزل. وأما كثير، فلأنه يتكثر بالأشخاص في رأي العين، وهي المدبرات السبعة والأشخاص الأرضية الخيرة العالمة الفاضلة، فإنه يظهر بها ويتشخص بأشخاصها ولا تبطل وحدته في ذاته. وقال الحرنانيون: إن الأنبواع من الحيوانات، من الإنسان وغيره، تبقى ممئة ستة وثلاثين ألف سنسة وأربعماية وخمس وعشرين سنة، إذا انقضى هذا الدور انقطعت الأنواع فيتدى دور آخير. وهذه هي القيامة الموعودة على لسان الأنباء. ولا يتصور إحياء الموتى ولا بعث من في القيارة كما في الآيات: ﴿ أَيَعِدُكُمْ أَنَّكُمْ إِذَا مُتَمْ وَكُنتُمْ مُرَاباً وَعِظَما أَنَّكُمْ مُخْرَجُون. هَيْهَات لَمَا تُوْهَدُونْ ﴾، (دا: الشهرستاني، الملل والنحل، ص ٢٢٤).

٤ - الدبوسي: (٤٣٠ - ٢٠٠٩م).
 عبد الله بن عمر بن عيسى، أبو زيد، أول من وضع علم الخلاف وأبسرزه إلى
 الوجود. كان فقيهاً باحثاً، ونسبته إلى «دبوسية» بين بخارى وسمرقند. توفي في

بخارى عن 17 سنة. (را: الزركلي، الأعلام ٤، ص ٢٤٨).

#### ه ... الدُّهرية:

ورد في «المنقذ من الضلال «للغزالي»: الدَّهريون، وهم طائفة من الأقدمين جحدوا العسانع المدير، العالم القادر، وزعموا أن العالم لم يزل موجوداً كذلك بنفسه بلا صانع. ولم يزل الحيوان من النطفة والنطفة من الحيوان، كذلك كمان وكذلك يكون أبداً. وهؤلاء هم الزنادقة». (را: الغزالي، المنقذ من الضلال، ص 19).

٣- الدُّوَاني: (٩٧٨هـ / ١٥٢٧، وورد في الأعلام للزركلي ٩٩١٨هـ / ١٥١٩م). هو محمد بن أسعد الصديقي الدوّاني جلال الدين. قاض وباحث، فقيه ومتكلم منطقي، ويُعد من الفلاسفة. ولمد في دوّان من بلاد كازرون، وسكن شيراز، وولي قضاء فارس وتوفي فيها. من أهم مؤلفاته: «أنموذج العلوم» خ، «تعريف العلم» خ، «إثبات الواجب» ط، «حاشية على التجريد» ط، و «شرح العقائد العضدية» ط. . وغيرها. (را: عمر رضا كحالة، معجم المؤلفين، ج ٩، ص ٧٤).

٧ ـ الرازي: (فخر الدين): (٤٣ سـ ٢٠٦هـ / ١١٤٩ ـ ١٢١٠م).

هو محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين بن علي التيمي، البكري. الطورستاني، الرازي، الشافعي، المعروف بالفخر الرازي (أبوعبد الله فخر الدين)... مفسّر، متكلّم فقيه، أصولي، حكيم، أديب، شاعر وطبيب. مشارك في كثير من العلوم الشرعية والعربية والحكمية والرياضية. ولد بالرّيّ من أعمال فارس... توفي بهراة، من أهم تصانيفه (التي تزيد على المائتين): مفاتيح الغيب في تفسير القرآن، المحصّل، شرح الإشارات لابن سينا، وكتاب الأربعين. (را: كحالة، معجم المؤلفين، ج ١، ص ٢٧).

٨ - صاحب المحاكمات (قطب اللين الرازي): (٧٦٦هـ / ١٣٦٤م).
 ذكر حاجى خليفة في كشف الظنون:

والمحاكمة بين الشارحين الفاضلين الملكورين، للمحقق قطب اللدين

محمد بن محمد الرازي، المعروف بالتحتاني، المتوفى سنة ٧٦٦ه. كتبها بإشارة من العلامة قطب الدين الشيرازي لمّا عبرض عليه ساله من الأبحاث والاعتراضات على كلام الإمام. فقال له العلامة قطب الدين: التعقّب على صاحب الكلام الكثير يسير. وإنما اللائق بك أن تكون حكماً بينه وبين النصير. فعننف الكتباب المشهور بالمحاكمات، وفرغ في أواخر جمادى الآخرة سنة ٧٥٥هـ.

#### ٩ ... محمد الثاني، سلطان العثمانيين:

أبو الفتح، أو محمد الفاتح، محمد بن مسراد خان. يعد من أهم سلاطين بني عثمان. خلف أباه مراد خان في سنة ١٤٥١م بعد أن قتل أخاه أحمد. وهاجم القسطنطينية وفتحها في ٢٦ نوار ١٤٥٣م، حيث دخلها بنفسه. ثم أمر بتشييد أسوارها وإعادة تعميرها، وجعلها عاصمة له ومقراً. من أهم آشاره العمرانية آيا صوفيه، وجامع السلطان محمد (الفاتح). وقد اهتم اهتماماً كبيراً بالمدارس والمستشفيات، وألحق بالمساجد معاهد للتعليم تتسع لسكنى الاساتدة والطلاب. أخضع بلاد الصرب، وحارب البندقية، وقضى نحبه وهو يهم بمهاجمة رودس سنة أخضع بلاد الصرب، وحارب البندقية، وقضى نحبه وهو يهم بمهاجمة رودس سنة بروكلمن، تاريخ الشعوب الإسلامية، ص ٢٤٨).

#### ١٠ ــ ما ليرانش: ١٦٣٨ ــ ١٧١٥م.

قسيس فرنسي، لم يجد شيشاً من المسيحية في فلسفة أرسطو، ولا همو تلوق اللاهوت المدرسي، فاتخذ من القديس أوغسطين أستاذه الأكبر. وهو معجب بديكارت (1596/1596) إعجاباً شديداً، وقد عمل على إنشاء فلسفة مسيحية لا تدين للفلاسفة الوثنيين بشيء. ولد في باريس في آب ١٦٣٨م وتوفي فيها في تشرين الأول ١٧١٥م. وهو معاصر لكل من لا يبنز وسبينوزا وغاليله. (دا: بوسف كبرم، تباريخ الفلسفة الحديشة، ص ١٠٠٠ (Philosophic, P 17).

#### ۱۱ ــ هيوم (۱۷۱ ــ ۱۷۲۱ ــ ۱۷۲۱م) .

ديفيد هيوم، فيلسوف إنكليزي، يرجع مذهبه إلى نقطتين: حسية وتصورية، ويقوم أساساً على التجارب ويسمى المذهب التجريبي. سافر إلى فرنسا في الشالشة والعشرين من عمره بعد أن تخلى عن دراسة القانون وضحى بالتجارة، وراح يفكر ويحرر. شغل منصب كاتب السفارة البريطانية بباريس، وكان موضع حفاوة الأوساط الفلسفية والأدبية. ثم عاد إلى إنكلترا بصحبة جان جاك روسو، وعُين وزيراً لأسكتلندا. يدور تفكيره وفقاً للمبدأ الحسي. (را: يوسف، كرم، تاريخ الفلسفة الحديثة، ص ١٧٥).

(V: Larousse, Dictionnaire de la Philosophie, P 136).



# ( ج ) فهرس تفصيلي لموضوعات الكتاب

| غحة | الموضوع الص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7   | لاثحة الرموز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     | المقدّمات المقد |
| ٩   | (أ) المقدمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۱۲  | (ب) التمهيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۱٥  | (ج) المدخل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | وتهافت الفلاسفة، و وتهافت التهافت،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | حلقة الصراع الكبرى بين الفلسفة والدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | المتسم الأول: الإلبهيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | الياب الأول: العالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| **  | القصل الأول: قدم المالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 77  | ــ مشجَّر الفصل الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| **  | ـــ مقدمة الفصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 74  | الحجة الأولى على قدم العالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 74  | ــ الغزالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٣.  | سد الطوسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 47  | ــ التقويم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 14  | ــ الحجة الثانية على قدم العالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| لصفحة      | العوضوع                                                        |
|------------|----------------------------------------------------------------|
| 24         | ــ الغزالي                                                     |
| <b>£</b> £ | ــ العلوسي                                                     |
| ٤٧         | ـــ التقويم                                                    |
| ۰۰         | ــ الحجة الثالثة على قدم العالم                                |
| ٥.         | ــ الغزالي                                                     |
| ۵.         | ـــ العلوسي                                                    |
| 01         | ـ التقويم                                                      |
| ۳٥         | س الحجة الرابعة على قدم العالم                                 |
| 04         | ــ الغزالي                                                     |
| ٤٥         | ـــ الطوسي                                                     |
| 20         | ــ التقويمُ                                                    |
| 09         | ــ خلاصة الفصل                                                 |
| 71         | الفصل الثاني: أبدية العالم                                     |
| 71         | ١ ـــ مقلمة: تلازم الأزلية والأبدية                            |
| 17         | ٣ ـــ ما أورده الغزالي عن الفلاسفة من الأدلة:                  |
| 71         | ـــ جريان الأدلة الأربعة                                       |
| ٦          | ــــ الدليلان الأخران:                                         |
|            | ــ دليل جالينوس                                                |
| 71         | ـــ السبب المعدم للعالم                                        |
| 71         | ـــ قول المعتزلة والكرّامية والأشعرية                          |
| 71         | ــ جواب الغزالي                                                |
| 77         | ٣ ــ تلخيص ما قرره الطوسي من حجج الفلاسفة:                     |
|            | ــ عدم جريان الحجة الأولى                                      |
| 41         | ٤ ـــ التقويم:                                                 |
| 7 8        | ــ قول الخواجه زاده بمثل ما قال به الطوسي والغزالي             |
| ٦٤         | ــ موقف این رشد:                                               |
| 7.5        | <ul> <li>التزام أبي الهذيل العلاف بأصل القول بالحدوث</li></ul> |

| صفحة       | الموضوع                                                          |
|------------|------------------------------------------------------------------|
| 70         | ـــ فساد قول الأشاعرة                                            |
| 70         | ـــ عدم إنكار الفلاسفة لوقوع العدم                               |
| 70         | ــ عدم التمييز بين الفناء والعدم                                 |
| 77         | ه ــ خلاصة: الفرق الجوهري بين الأزلية والأبدية                   |
| ٧٢         | الفصل الثالث: صدور العالم عن المبدأ الأول                        |
| ۸۲         | ١ ـــ مشجَّر الفصل                                               |
| ٦٧         | ٢ ــ المقلمة                                                     |
| ٧٢         | ٣ ــ الغزالي                                                     |
| ٧١         | ٤ ــ الطوسي                                                      |
| ٧£         | ه ــ التقويم                                                     |
| ۸۰         | ٣ ــ خلاصةً                                                      |
| ۸۳         | الباب الثاني: الله                                               |
| ٨٥         | الفصل الأول: الصفات الإلهية                                      |
|            | (الوحدانية، الصفات الزائدة، التركيب، الماهية والوجود، الجسمانية) |
| ٨٤         | ١ ـــ مشجّر الفصل١                                               |
| ۸٥         | ٢ مقدمة الفصل                                                    |
| ۲۸         | ٣ ــ الغزالي                                                     |
| ۸٦         | (أ) الوحدانية                                                    |
| ۸۸         | (ب) هل لله صفات زائلة على ذاته                                   |
| <b>^1</b>  | (ج) نفي التركيب عنه                                              |
| <b>A</b> 4 | (د) ماهيَّة الواجب نفس وجوده                                     |
| ٩.         | (هـ) الأول ليس بجسم                                              |
| 4.         | ٤ ـــ الطوسى:                                                    |
| 4 •        | (أ) توحيد الإله                                                  |
| 47         | (ب) اتصاف ألله بالصفات                                           |

| مفحة | الموضوع الموضوع                                           |
|------|-----------------------------------------------------------|
| 48   | (ج) تركّبه من أجزاء عقلية                                 |
| 47   | (د) هل له ماهية غير الوجود                                |
| 4.4  | (هـ) الله ليس بجسم                                        |
| 44   | ٥ ــ التقويم:                                             |
| 44   | (أ) وحدانية الواجب                                        |
| ١    | (ب) نفى الصفات الزائدة                                    |
| 1.4  | (ج) عدم مشاركة الأول لغيره في الجنس والفصل                |
| 1.4  | ( د ) وجود الأول عين ماهيته                               |
| 1.0  | (هـ) الأول ليس بجسم                                       |
| 1.7  | خلاصة                                                     |
| 1.9  | الفصل الثاني: علم الله بالجزئيات المتغيرة                 |
| 1.1  | ١ ــ المقدمة:                                             |
| 1.1  | ما ايراد «بيان حقيقة العلم» بدل والدليل على وجود الصانع»  |
| 1.4  | ــ حيرة ابن سينا في حقيقة العلم                           |
| 11.  | ــ العلم هو الماهية الموجودة بالوجود الذهني               |
| 11.  | ما اشتمال علم الله على علمه بذاته وعلمه بغيره             |
| 111  | . ٢ ــ الغزالي:                                           |
| 111  | ــ زعم ابن سينا أن الله يعلم الأشياء علماً كلياً          |
| 111  | ــ نزول الاختلاف في المعرفة منزلة الإضافة المحضة          |
| 117  | ــ العلوم الحادثة تكون من قبيل صدور الحادث من القديم      |
| 114  | ٣ ــ الطوسي:                                              |
| 114  | ـــ لو علم الله بالجزثيات المتغيرة للزمه الجهل أو التغيّر |
| 118  | ـــ التغيّر بكون في النسب والإضافات                       |
| 111  | ــ محمل مذهب الفلاسفة عند صاحب المحاكمات                  |
| 110  | ــ لوكان الباري مدركاً للجزئيات لكان جسماً                |
| 110  | ــ علم الباري ليس تابعاً للمعلوم                          |
| 110  | ٤ ـــ التقويم:                                            |
|      |                                                           |

| صفحة | الموضوع الم                                                          |
|------|----------------------------------------------------------------------|
| 110  | ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                               |
| 117  | _ تشبيه علم الخالق بعلم الإنسان مشاغبة بنظر ابن رشد                  |
| 117  | ه ــ خلاصة:                                                          |
| 117  | ــ التفريق بين علم الله وعلم الإنسان: علم الله هو الفاعل             |
| 114  | القسم الثاني: الطبيعيات                                              |
| 171  | القصل الأول: السببيَّة                                               |
| 171  | ١ مقدمة:                                                             |
| 171  | ــ أصول العلوم وفروعها                                               |
| 177  | ـــ العلم الطبيعي والقول بالمعجزات                                   |
| 174  | ٣٠ ـــ الغزالي:                                                      |
| 174  | ـــ الاقتران بين السبب والمسبب ليس ضرورياً                           |
| 174  | ــ الفاعل الحقيقي هو الله                                            |
| 371  | ــــ أنكر الفلاسفة معجزة إبراهيم                                     |
| 371  | ــ يجوز أن يلقى نبي في النار فلا يحترق                               |
| 140  | ٣ ــ العلوسي:                                                        |
|      | ـــ أنكر الملَّيون العليَّة الحقيقيَّة بين الممكنات وأثبتها الفلاسفة |
|      | ـــ الترتّب بين الشيئين لا يغي العليّة الحقيقية                      |
|      | ـــ المحوادث في العالم أثر المبدأ الفياض                             |
|      | ـــ استناد الحوادث كلها إلى الفاعل المختار                           |
|      | يستلزم أموراً مستبعدة                                                |
| 177  | ٤ ــ التقويم: أ                                                      |
| 177  | ـــ إجماع الملّيين على نفي السببية الطبيعية                          |
| 117  | ــ ردود ابن رشد:                                                     |
| 177  | <ul> <li>الاعتراض على المعجزات من قول الزنادقة</li></ul>             |
| 144  | _ إنكار الأسباب يؤدي لاختلاط الموجودات                               |

| صفحة  | لموضوع ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 144   | ــ من رفع العقل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 179   | ه ــ خلاصة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۱۳۰   | ــ الغزالي ومالبرانش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۱۳۰   | ــ هيوم: يستحيل على العقل إيجاد المعلول في العلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 141   | ـ ابن رشد: الاقتراب بين الأسباب والمسببات ليس عادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۱۳۲   | ـــ السببية والقانون العلمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 124   | لقصل الثاني: المعاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 144   | ١ ــ مقلمة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 371   | ــ النفس، قواها، روحانيتها وتجرُّدها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۱۳٤   | ــ ابن رشد: غموض الكلام في النفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 140   | ٢ ـــ الغزالي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 140   | <ul> <li>قول الفلاسفة ببقاء النفس بقاء سرمدياً</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 147   | <ul> <li>بقاء النفس لا يخالف الشرع، بل يخالفه إنكار حشر الأجساد</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 147   | ب احتمالات ثلاثة لبعث الأجساد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۱۳۸   | ٣ ــ الطوسي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۱۳۸   | - الأقوال الخمسة الممكنة في المعاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۱۳۸   | ـ بيان خال إعادة المعدوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 144   | س بيان حال المعاد الجسماني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 144   | ــ اللذة العقلية أقوى اللذات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 181   | ٠٠٠٠٠٠ المعويم ، ١٠٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       | <ul> <li>لا ينكر الملّيون قول الفلاسفة بالمعاد الروحاني، بل ينكرون</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1 2 1 | نفي المعاد الجسمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1 1 1 | ـــ ابن رشد لا ينكر حشر الأجساده. ابن رشد لا ينكر حشر الأجساده. هـــ خلاصة: المناسبة |
| 127   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 184   | ـــ حصر الخلاف في تأويل الآياتُ وفي النظام الثابت للكون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 124   | ــ أقفل الملّيون باب التأويل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1 1 1 | <ul> <li>نفي المعاد الجسمائي لا يرتكز على دعائم عقلية صلية.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

الصفحة الموضوع

| 10  | ١ _ حصر مشكلة الصراع بين الفلاسفة والملّيين ضمن إطارين عامين: |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| £٧  | ـــ الإطار الأول: القضايا الأساسية التي دار الصراع حولها      |
|     | ـــ الإطار الثاني: المنهجية الفكرية المتبعة في تحصيل المعرفة  |
|     | ٢ ــ الطابعُ التوفيقي للفلسفة العربية الإسلامية               |
|     | A                                                             |
| ۳۰  | تقميش ما كتب عن الطوسي والخواجه زاده                          |
| 00  | ١ ـــ ما كُتب عن علاء الدين الطوسي                            |
| 171 | ٢ ـــ ما كُتب عن الخواجه زاده٢                                |
|     | Ġ                                                             |
|     | •                                                             |
| 170 | الفهارس                                                       |
| 177 | (أ) قهرس المصادر والمراجع                                     |
| 171 | (ب)    فهرس  الأعلام  والفِرق .                               |
| 140 | •                                                             |
|     | (ج) فهرس تفصيلي لموضوعات الكتاب.                              |

141



مشكلة الصراع بن الفلسفة والدين

والدين بأسلوب العوام، بما لا يرضي ميولهم، أو يوافق والدين بأسلوب العوام، بما لا يرضي ميولهم، أو يوافق نزعاتهم. وهو لا يختصر المشكلة بإطلاق، وعبر التاريخ، منذ نشوثها وحتى اليوم، إنما هو يسبرز وجهاً من أهم وجوهها، فيتناول في العمق الحملة التي شنّها الفزالي على الفلاسفة، وهو الخبير بمبادئهم والعالم بقواعدهم. كما يموض أيضاً في ردود ابن رشد، ومنهجيته العقلية، وخطه العلمي في عاولة التوفيق وفي إرساء الممارف والمعتقدات على أسس عقلية ثابتة.

وما بين الغنزائي وابن رشد (في الموقع الفكري لإ التاريخي)، يظهر محققان جديدان، هما علاء المدين الطوسي والخواجة زادة مصلح المدين، ويتراوحان في مواقفهها بين الفلاسفة والملين، رغم تصريحها جهازاً بالانتهاء إلى مدرسة الغزالي.

النباشر

